
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت) »

در تاریخ ۲۱ آبان ۱۳۹۸

كتاب الحج
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تفاوت متب قم با نجف در استدلال به روایات

بحث در این است که آیا روایات داریم که دلالت کند در تزاحم بین حج و دین، حج مقدم بر ادای دین است؟ آیا چنین مدعای را
از این روایات که خواندیم و همچنین روایات دیری که بعد ذکر خواهد شد استفاده مشود یا خیر؟ گفته شد حتماً در این مفاد
روایات دقت بفرمائید، ما اگر بتوانیم مسئله را از حیث روای حل کنیم و دیر نیازی نشود به این که سراغ قواعد اصول و باب

تزاحم برویم، خیل اهمیت دارد و اساساً ی از وجوه افتراق بین متب قم و نجف همین است که قمیین (یعن مثل مرحوم
حل کنند، ی ان با خود این ادله نقلالام شان بر همین بوده که فقه را حتحائری، مرحوم بروجردی، مرحوم امام) سع

جاهای که ضرورت اقتضا مکند سراغ قواعد اصول برویم، لذا اینجا ببینیم این روایات چونه است؟

متب نجف در فقه الحدیث مانند بزرگان قم نبودند و این غوری که بزرگان قم و قمیین در مسئله فقه الحدیث داشتند این چنین
نیست، مسل مرحوم خوئ که روشن است، ایشان حدیث را یا بلافاصله سندش را از اعتبار ماندازد و یا خدشهای در دلالت

مکند و روی مسل اجتهادی ایشان دست ما از حدیث خیل کوتاه مشود. در بحث اصول هم روایات که خواندیم که باز
همین جا عرض مکنم: در روایت حسن بن جهم به امام رضا(علیه السلام) عرض مکند: «تجیىنا الاحادیث عنم مختلفةً»[1]؛

احادیث مختلف از ناحیه شما به ما مرسد، احادیث متعارضه به ما مرسد چه کنیم؟ حضرت مفرماید: آنچه با قرآن و
احادیث دیر ما مشابهت دارد بیرد. نمگوید اول سندهایش را بررس کن، اینها خیل کمتر در خود روایات ائمه(علیهم السلام)

توجه شده است.

برای نمونه، خود پیامبر اکرم(صل اله علیه وآله) وقت از ناحیه من به شما خبری مرسد، اگر موافق قرآن بود آن را اخذ کنید
و اگر موافق نیست آن را قبول ننید.[2] بنابراین در احادیث در درجه اول باید دید این متن حدیث موافق آیهای از آیات قرآن یا
موافق بقیه روایات که از ائمه(علیهم السلام) رسیده هست یا نیست؟ اگر موافق بود این همان است که مرحوم خوی در اصول
پذیرفته که ما وثوق صدوری و وثوق خبری را هم کاف مدانیم و لازم نیست فقط منحصر به وثوق مخبری کنیم، در اصول این

را پذیرفتند، ول در فقه عملا نپذیرفتند و خیل از جاهای که مشود با وثوق خبری و وثوق صدوری ی روایت را بپذیریم
نمپذیرند.

بنابراین خود این بحث بسیار مهم است و اصلا این نحوه اعتنای به رجال به این نحو که ما با ذرهبین دقت کنیم این روایات که
دانند، اما یگفتیم اخباریها همه این روایات کتب اربعه را معتبر مم وقت در کتب اربعه آمده است درست نیست. ی
وقت مثل خود مرحوم نائین مگوید: اگر کس در سند روایات کاف تشی کند کار عاجز را کرده و نباید تشی کرد.

کند تمام روایات کتب اربعه معتبر است. این یاست که در اصولش اثبات م از کسان خمین مرحوم حاج آقا مصطف

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2190
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مش و روش است که ما وقت این روش را دنبال کنیم چقدر این احادیث برای ما قابل عمل هست، اما ی مش هم این است
که ت ت احادیث را بررس کنیم. درباره کاف بوئیم از شانزده هزار و اندی حدیث پنج هزار مورد معتبر است، دو سومش را

کنار بذاریم، مشود این کار را کرد؟! بعضها مسل رجالشان ی چنین مطلب است و این کار صحیح نیست.

بنابراین در روایات این ضابطه را داده که وقت احادیث مختلفه مآید آن که موافق با قرآن است، مسئله اینه آیا راوی موثق
است یا نه؟ در چه طبقهای بوده یا نه، اینها خیل مورد توجه در کلمات ائمه(علیهم السلام) قرار نرفته. نمخواهم اصل اعتبار

علم رجال را انار کنم که آن هم محفوظ است و اهمیت دارد، حت مسئله طبقات که خود مرحوم بروجردی خیل به مسئله
طبقات رجال اعتنا داشت، ول اینه به این نحو گسترده بیائیم و با علم رجال بخواهیم احادیث را شخم بزنیم و مقدار زیادی از

احادیث را از وادی استدلال خارج کنیم این کار صحیح نیست.

جمعبندی بحث

تا اینجا دو دسته روایات را خواندیم، ی دسته روایات که مگوید حج بر دین مقدم است و لفظ حج واجب و حجة الاسلام
نداشت، دسته دوم روایات که عنوان حجة الاسلام را داشت، مثل صحیحه معاویة بن عمار. روی این تقسیم که کردیم دو دسته

روایات دیر باق مانده که باید بخوانیم، اما باز قبل از اینه این دو دسته را بخوانیم، این روایات باب پنجاهم از ابواب وجوب
الحج که در جلد یازدهم وسائل آمده مفاد اکثرش این است که من بروم قرض بیرم و با پول که قرض مگیرم به حج بروم؟!

امام(علیه السلام) مفرماید: بله. این روایات دلالت دارد که انسان با پول که قرض مگیرد اگر اطمینان دارد که بعداً ادا مکند
این مستطیع مشود.

این روایات روشن است این قرینه در آن وجود دارد که موردش جای است که ادای قرض مربوط به بعد الحج است وگرنه الآن
کس قرض بیرد این معنا ندارد که بوید همین الآن باید برگرداند، کس که قرض مگیرد برای حج، اداءش مربوط به بعد الحج

است، این روایات هم مگوید اگر بعد الحج تمن از ادا دارد با این قرض، با این استقراض مستطیع مشود و این حجش هم
صحیح است.

همچنین گفته شد اگر در جای خودش خود قرض و قرض گرفتن کراهت داشته باشد این روایات دلالت بر استثنا دارد؛ یعن
استقراض للحج کراهت ندارد. در امور زندگ اگر آدم قرض بیرد کراهت دارد (که خیل از گرفتاریهای که افراد دارند خود
طلبههای خودمان، عدهی زیادیشان هم دارند، برای همین قرضهای است که گرفتند، فر و آرامششان را به هم مزند برای

این اقساط که باید بپردازند و این ریشه کراهت در قرض است که قرض آرامش انسان، عزت انسان، احترام انسان، وقار
انسان را از بین مبرد)، اما در مسئله حج استثنا شده است و در مسئله حج اگر انسان قرض بیرد این کراهت برطرف مشود

مستطیع هم مشود، منته موردش مربوط به جای است که دینش بعداً باید ادا بشود. لذا در بعض از این تعابیر داشت اگر
مداند که بعداً وفا مکند قرض بیرد، اما در همین حج هم اگر کس قدرت بر وفای به این دین بعداً ندارد آنجا هم توصیه به

استقراض نشده است.

نته دیر آن که بین اشتغال ذمه به دین با حج تزاحم نیست، بله تزاحم بین اداء الدین و فعل الحج است، این اداء الدین اگر
مؤجل باشد امسال مخواهد به حج برود ی دین مؤجل بر ذمهاش هست ی دو سال دیر، مثل مرحوم محقق در شرایع و

عدهای از جمله مرحوم حیم اینها گفتند نه، ولو دینش هم مؤجل باشد این مستطیع نیست.

بنابراین مورد بحث تزاحم بین دین و حج است، اگر بوئیم مدعا اصل الحج و اصل الدین است این هم ف الجمله در آنجا که
دین مؤجل هست درست است که تقدیم حج را در این فرض اثبات مکند، ول بحث ما در تزاحم است، اصلا کجا تزاحم واقع



خواهیم ببینیم در تزاحم بین دین و حج آیا دین مانعیت دارد یا حج مانعیت دارد؟ و در نتیجه این در مورد دین حالشود؟ مم
مشود.

نتیجه باید دید آیا روایات که دلالت کند حج بر دین حال مقدم بشود داریم یا نه؟ این روایت معاویة بن عمار اطلاقش شامل آن
مشود. معاویة بن عمار از امام علیه السلام سؤال مکند: «رجل علیه دین أ علیه أن یحج»؟ مفرماید: «نعم، إن حجة الاسلام»

تا آخر که گفتیم ذیل این روایت مورد إعراض اصحاب قرار گرفته، ول صدرش مورد اعراض قرار نرفته و اطلاقش مگوید
.«هم باشد، «علیه أن یحج اگر دین حال حت

همچنین روایت معاویة بن وهب که مگوید: کس هست که دین دارد و در یدِ او مال قرار مگیرد، آیا بین طلبارها تقسیم کند
یا این که حج انجام بدهد؟ امام(علیه السلام) مفرماید: حج انجام دهد. قبلا گفتیم که مرحوم والد ما به قرینهای فرمود این ظهور
در دین حال دارد و آن این که توزیع بین غرماء در دین مؤجل که الآن انجام نمدهند، به همین قرینه ایشان فرمود این ظهور در
دین حال دارد. حال اگر این ظهور را هم کس قبول نند اطلاق دارد؛ یعن چه دین حال باشد و چه دین مؤجل باشد حج به جا

آورد.

پس تا اینجا در حقیقت دو روایت بر مدعا پیدا کردیم که اینها دلالت دارد بر تقدیم حج بر دین. روایات دیر را هم ببینیم
مخواهیم اینجا از باب تجمیع ظنون مسئله را روشن کنیم؛ یعن ی وقت هست که ی روایت به تنهای کاف نیست، دو روایت

کاف نیست، اما ده روایت بر مدعا پیدا مکنیم تا از باب تجمیع ظنون مسئله را برای ما روشن مکند.

دسته سوم روایات: روایات باب زکات

روایات است که در باب زکات وارد شده که دلالت بر لزوم تقدیم حج بر زکات دارد. روایت در جلد نهم وسائل کتاب الزکات
باب 21 حدیث2 صفحه 255 است. عنوان باب این است: «باب أن من علیه زکاةٌ فأوص بها وجب إخراجها من الاصل مقدماً

عل المیراث و کان کالدین و حجة الاسلام».

روایت اول: روایت معاویه بن عمار

اةكالز نم مهدِر ةاىم سخَم هلَيع و وتمي لجر لَه قُلْت :ارٍ قَالمع نةَ باوِيعم نرٍ عيمع ِبا ناب نع بِيها نع يماهربا نب لع نع و
ونُ وا يبِ مقْرا نم نْهع جحي :قَال اةكالز نيد نْهع قْضنْ يا و مَسا ةجبِح صوا و مهدِر ةاىثَمََكَ ثتَر و مَسةُ اجح هلَيع و

[3].اةكالز ةُ فيقالْب جتُخْر

روایت از جهت سند، سند بسیار خوب دارد. معاویه بن عمار به امام(علیه السلام) عرض مکند: مردی فوت کرده و 500 درهم
زکات بر عهدهاش است و حج هم بر عهدهاش هست و 300 درهم هم بیشتر باق نذاشته است. هم وصیت کرده حجة الاسلام

ن است یکه برای حج مم ترین جایبرایش انجام بدهند و هم گفته که این زکات من را بدهید. حضرت فرمود: از نزدی
کس را نائب بفرستند برایش حج انجام بدهند؛ یعن اول حجش را انجام بدهند، فرض کنید با 200 درهم اگر مشود کس را

نائب بیرند برایش حج انجام بدهند، 100 درهم به عنوان بقیه برای زکات قرار بدهند. از این روایت استفاده مشود که حج بر
زکات مقدم است.



روایت دوم: روایت معاویه بن عمار

ترما ا وهالبِم تيب لها نةٌ مارام َلا تصوا :ارٍ قَالمع نةَ باوِيعم نرٍ عيمع ِبا ندِ بمحم نع نَادِهسبِا نيسالْح نب لع ندُ بمحم
دَقَةالص ثُلُثاً ف و تْقالْع ثُلُثاً ف و جالْح ثاً ثُلُثاً فَْثكَ اذَل لعجي يفَةَ فَقَالنا حبا لْتاكَ فَسلُغْ ذَلبي فَلَم دَّقتَصي و جحي ا ونْهع تَقعنْ يا

جحي ا ونْهع تَقعنْ يا ترما ا وهالبِثُلُثِ م َلا تصوا و اتَتم لها نةً مارنَّ اما لَه (علیه السلام) فَقُلْتهدِ البع ِبا َلع فَدَخَلْت
عنْها و يتَصدَّق فَنَظَرت فيه فَلَم يبلُغْ فَقَال ابدَا بِالْحج فَانَّه فَرِيضةٌ من فَرائضِ اله عز و جل و اجعل ما بق طَائفَةً ف الْعتْق و طَائفَةً

ف الصدَقَة فَاخْبرت ابا حنيفَةَ بِقَولِ ابِ عبدِ اله(علیه السلام) فَرجع عن قَوله و قَال بِقَولِ ابِ عبدِ اله(علیه السلام).[4]

سند این روایت صحیح است. معاویه بن عمار مگوید: ی زن از فامیل به من وصیت کرد که ی کس مال دارد و گفته بعد
از مردن من با این مال از طرف من حج انجام بدهید، صدقه بدهید و بنده آزاد کنید، اما این پول هم که گذاشته به اندازه این سه

تا نیست. معاویة بن عمار مگوید: از ابوحنیفه سؤال کردم گفت: این مال را سه قسمت کنید و برای هر کار یسوم
اختصاص دهید.

در ادامه مگوید: مسئله را به امام صادق(علیه السلام) پرسیدم. حضرت فرمود: اول حجش را انجام بده، «فإنه فریضة من
فرائض اله عزوجل»، بقیهاش را ی مقدار برای عتق قرار بده و ی مقدار برای صدقه قرار بده، منته اینجا معاویة بن عمار

مگوید: من بعداً آمدم به ابوحنیفه گفتم که رفتم خدمت امام صادق علیه السلام ایشان این را فرمودند و بعد ابوحنیفه هم قبول
کرده، اینجا دارد که چطور مشود که مسئله را قبول کرده!

این روایت هم دلالت دارد که حج بر عتق و بر صدقه به فقرا که بر حسب وصیت این وص باید این کارها را انجام مداده مقدم
شده، پس هم آن روایت باب زکات راویاش معاویة بن عمار است و هم این روایت در باب وصیت راویاش معاویة بن عمار
مقدار کم است. هر دو روایت دلالت بر لزوم تقدیم حج بر زکات، لزوم تقدیم حج بر عتق و صدقه دارد. این روایت دوم ی

مکند به این که بوئیم زکات خصوصیت ندارد، زکات هم دین است و باید بپردازد، اگر مگوئیم حج بر این دین مقدم است،
حج بر عتق مقدم است، حج بر صدقه مقدم است، بیائیم از آن استفاده کنیم از این دو روایت که حج بر همه این دیون مقدم

است.

دیدگاه سید یزدی(قدس سره)

مرحوم سید در مسئله 83 مفرماید: «و قد یقال بتقدّم الحج عل غیره و إن کان دین الناس»؛ ولو آن غیر دین الناس باشد،
«لخبر معاویة بن عمار الدال عل تقدیمه عل الزکاة»؛ خبر معاویة بن عمار مگوید حج بر زکات مقدم است و معلوم مشود
که مرحوم سید زکات را حق الناس قرار داده، «و نحوه خبر آخر»[5]، این خبر دوم همین است که در باب وصیت مطرح شده
است و آن عتق حق الناس است، ی بندهای را باید آزاد کند، صدقه هم حق الناس است ول در آنجا باز حج را بر این دو حق

الناس مقدم کرده است.

مرحوم سید در ادامه مگوید: درست است این دو روایت را داریم، «لنهما موهونان بإعراض الاصحاب»؛ لین اصحاب از
این دو روایت اعراض کردند و طبق این دو روایت فتوا ندادند. در اینجا باید دید که آیا واقعاً طبق این دو روایت فتوا دادند یا نه؟
مرحوم گلپایان در حاشیه مفرماید: «الاعراض غیر محقق»[6]؛ یعن طبق این دو روایت فتوا داده شده، چرا شما مرحوم سید

مگوئید اصحاب از این دو روایت اعراض کردند؟!

پس اشال اول سید(قدس سره) آن است که مفرماید: اصحاب از این دو روایت اعراض کردند. در اشال دوم مگوید: این
دو روایت، یا روایت اول مربوط به خصوص زکات است. جواب اشال دوم که خیل روشن است؛ زیرا گفتیم که در روایت



وصیت که بحث زکات نیست، بله بحث عتق و صدقه است و هر سه اینها در حق الناس مشترکند و مشود استفاده کرد. اگر
از این روایت اعراض نشده باشد متوان استفاده کرد که حج بر حق الناس مقدم است، منته عمده این است که آیا اصحاب

از این دو روایت اعراض کردند یا نه؟

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

َلع سنَّا فَقكَ عاءا جم فَةً فَقَالخْتَلم مْنع ادِيثحنَا اتَجِيى لَه قُلْت :ا(علیه السلام) قَالِضالر نع مهالْج نب نسالْح نع [1] ـ «و
كتَابِ اله عز و جل و احادِيثنَا فَانْ كانَ يشْبِههما فَهو منَّا و انْ لَم ين يشْبِههما فَلَيس منَّا قُلْت يجِيىنَا الرجَنِ و كَهما ثقَةٌ

بِحدِيثَين مخْتَلفَين و  نَعلَم ايهما الْحق قَال فَاذَا لَم تَعلَم فَموسع علَيكَ بِايِهِما اخَذْت.» الاحتجاج‐ 357؛ وسائل الشيعة؛ ج27، ص:
121، ح33373- 40.

َلنَّ عا :(ه علیه وآلهال صل)هال ولسر قَال :(علیه السلام) قَالهدِ البع ِبا نع ونالس نع فَلالنَّو نع بِيها نع نْهع [2] ـ «و
كل حق حقيقَةً و علَ كل صوابٍ نُوراً فَما وافَق كتَاب اله فَخُذُوه و ما خَالَف كتَاب اله فَدَعوه.» الاف 1- 69- 1؛ وسائل

الشيعة؛ ج27، ص: 109، ح33343- 10.
[3] ـ الاف 3- 547- 4؛ وسائل الشيعة؛ ج9، ص: 255، ح11962- 2.

[4] ـ الفقيه 4- 211- 5491؛ وسائل الشيعة؛ ج19، کتاب الوصایا، ص: 396، ح24835- 1.
[5] ـ « تقض حجة الإسلام من أصل التركة إذا لم يوص بها سواء كانت حج التمتع أو القران أو الإفراد و كذا إذا كان عليه

عمرتهما و إن أوص بها من غير تعيين كونها من الأصل أو الثلث فذلك أيضا و إما إن أوص بإخراجها من الثلث وجب
إخراجها منه و تقدم عل الوصايا المستحبة و إن كانت متأخرة عنها ف الذكر و إن لم يف الثلث بها أخذت البقية من الأصل و

الأقوى أن حج النذر أيضا كذلك بمعن أنه يخرج من الأصل كما سيأت الإشارة إليه و لو كان عليه دين أو خمس أو زكاة و
غيرهما و إن كانا ف قصرت التركة فإن كان المال المتعلق به الخمس أو الزكاة موجودا قدم لتعلقهما بالعين فلا يجوز صرفه ف

الذمة فالأقوى أن التركة توزع عل الجميع بالنسبة كما ف غرماء المفلس و قد يقال بتقدم الحج عل غيره و إن كان دين الناس
لخبر معاوية بن عمار الدال عل تقديمه عل الزكاة و نحوه خبر آخر لنهما موهونان بإعراض الأصحاب مع أنهما ف خصوص

الزكاة.» العروة الوثق (للسيد اليزدي)، ج2، ص: 470‐469، مسئله 83.
[6] ـ العروة الوثق (المحش)، ج4، ص: 458.


