
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۲۱ آبان ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 24 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در روایات است که بر لزوم توقف در خبرین متعارضین دلالت دارد. تا اینجا سه روایت مورد بحث قرار گرفت:
الف ـ روایت ابن ادریس در مستطرفات: در آن تعبیر «ما علمتم أنه قولنا فالزموه» وارد شده بود که ما در دلالتش خدشه کردیم.

ب ـ روایات که به نحو مطلق امر به توقف عند الشبهه مکند: گفتیم در اینکه بر خبرین متعارضین صدق شبهه کند تردید داریم.

ج ـ روایت عمر بن حنظله: در آن به صراحت هم امر به توقف و هم عنوان قف عند الشبهه وجود دارد؛ لذا موضوع این روایت
خبرین متعارضین است؛ لذا آن اشالِ قبل در روایات که اسم از خبرین متعارضین نبود اما عنوان قف عند الشبهه را داشت

و آقایان مفرمودند خبران متعارضان من مصادیق الشبهة پس قف عند الشبهه شامل او مشود ظاهراً اینجا وارد نیست.

به بیان دیر شاید کس بوید شما در اخباری که در آنها عنوان عام «قف عند الشبهه» وجود داشت گفتید صدق شبهه در
خبران متعارضان محل تردید است ول در روایت عمر بن حنظله امام (علیه السلام) خبران متعارضان را بر شبهه تطبیق دادهاند

لذا دیر اشال مذکور رفع مشود و خبران متعارضان تحت عنوان شبهه قرار مگیرند.

شمول یا عدم شمول روایت عمر بن حنظله نسبت به موارد شبهه

به نظر ما روایت عمر بن حنظله نیز دلالت بر شمول خبران متعارضان نسبت به مورد شبهه نمکند به این بیان که وقت امام
(علیه السلام) مفرماید «اذَا كانَ ذَلكَ فَارجِه حتَّ تَلْقَ امامك‏» بحث از خود خبران متعارضان تمام مشود یعن امام یا

مفرماید به مرجحات مراجعه کن یا توقف کن و مسئله تمام مشود.

اما جمله «فَانَّ الْۇقُوف عنْدَ الشُّبهاتِ خَير من اقْتحام ف الْهلَات‏» دلالت بر داخل شدن خبران متعارضان در شبهه ندارد بله
این جمله مربوط مورد خبران متعارضان است چون مورد خبران متعارضان با قطع نظر از دو خبر، عنوان شبهه را دارد؛ لذا

مفرماید در این مورد صبر کن و از امام سؤال کن تا در هلاکت قرار نیری.

دیدگاه مرحوم خوئ و بررس آن

مرحوم آقای خوئ (قدس سره) ابتدا مگویند روایات که عنوان شبهه ـ قف عند الشبهه ـ دارد به سبب روایات که دال بر لزوم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


برای شبهه باق ص شد و گفت موضوعباید قائل به تخص فرمایند اصلاتخییر هستند تخصیص خوردهاند. بعد بالاتر رفته و م
نمماند؛ چون وقت ادله تخییر مگوید مخیر به اخذ بأحدهما هستید یا وقت ادله احتیاط مگوید آنچه مطابق با احتیاط است

را اخذ کنید، به این معناست که شبههای وجود ندارد.[1]

اشال واضح به کلام ایشان این است که اولا چرا ادله تخییر، ادله توقف را تخصیص بزند؟ مر نسبت اینها عام و خاص
مطلق است؟ نسبت بین اینها یا عام و خاص من وجه و یا تباین است به این بیان که ادلهی تخییر مگوید در خبرین

متعارضین شما مخیرید، ادله توقف مگوید در خبرین متعارضین یجب التوقف.

اما خروج موضوع در فرض است که ما قائل به حومت ادله تخییر بر این ادله باشیم در حالکه چنین نیست. قبلا گفتیم هر
نسبت به خاص سؤال است که قبلا زند اما این در صورتچند در عام و خاص مطلق همیشه خاص عام را تخصیص م

نشده باشد مثلا ی وقت مول مگوید اکرم العلما بعد مگوید لا ترم زیداً العالم؛ این عام و خاص مطلق است و تخصیص
مزند. اما اگر اول سائل از مول مپرسد هل یجب اکرام زیدٍ؟ او بوید نعم یجب اکرام العلما. بعد بوید لا ترم زیداً العالم

اینجا دیر بحث عام و خاص مطلق نیست بله بحث تعارض است. اینجا هم در موردِ اینها تعارض وجود دارد چون موضوع
هر دو خبران متعارضان است اما در ی اذن فتخیر و در ی یجب التوقف وارد شدهاست. در نتیجه اینجا نه مسئله تخصیص

و نه مسئله حومت مطرح است و باید راه پیدا کنیم که انشاءاله بعد از بیان کلیه اخبار به آن خواهیم پرداخت.

البته این اشال در صورت بر ایشان وارد است که یا مقبوله را قبول کنیم و یا خبران متعارضان را مصداق شبهه بدانیم.

روایت چهارم: مرسله سماعة[2]

روایت بعد از اخبار توقف، مرسله سماعة بن مهران عن اب عبداله (علیه السلام) است. سماعه مگوید به امام عرض کردم دو
حدیث به دست ما رسیده که ی حدیث امر به ی فعل و حدیث دیر نه از آن مکند. امام (علیه السلام) فرمودند به هیچکدام

عمل نن تا اینکه امام خودت را ملاقات کن و از امام سؤال کن. راوی مجدد عرض مکند بالأخره باید به ی از این دو عمل
کنیم و چارهای نداریم. حضرت مفرماید به آنچه خلاف عامه است عمل کن.

دیدگاه مرحوم امام و بررس آن

قبلا روایت دیر از سماعة که به صورت موثقة و مسند بود را خواندیم.[3] امام (رضوان اله تعال علیه) وقت مرسله سماعه را
ذکر مکنند مفرمایند این دو حدیث ی است اما ظاهراً این نقل به معنا شدهاست.[4]

به نظر ما نمشود گفت این دو روایت چون اتحاد در راوی ‐سماعة بن مهران‐، مروی عنه ‐امام صادق (علیه السلام) ـ و
» و اینجا تعبیر «سعة نقل به معنا شدهاست؛ چون در موثقه تعبیر به «فهو ف هستند و ی تقریباً اتحاد در موضوع دارند، ی

تَعمل بِواحدٍ منْهما حتَّ تَلْقَ صاحبكَ» و عبارت بعد را دارد.

دیدگاه مرحوم خوئ و بررس آن

چه اینها دو روایت و چه ی روایت به نحو نقل به معنا باشند مدعا این است که در خبرین متعارضین باید توقف کرد چون امام
(علیه السلام) مفرماید هر دو را کنار بذار.



مرحوم آقای خوئ (قدس سره) اولا در سند این روایت اشال مکنند و مگویند روایت از مرسلات است که طبرس در
احتجاج آوردهاست.

ثانیاً این روایت با مقبوله عمر بن حنظله تعارض دارد چون در مقبوله عمر بن حنظله توقف بعد فقدان جمیع المرجحات و اینجا
تنها قبل از مسئله مخالفت با عامه مطرح شدهاست.

به نظر ما این اشال وارد نیست چون هم مقبوله و هم روایت سماعه دلالت بر توقف دارند و در اینکه هر دو دلالت بر تخییر
ندارند مشترکند. بله این مسئله مطرح است که زمان جریان توقف در هر کدام متفاوت است و در این مورد با هم تعارض دارند.

ثالثاً مورد روایت صورت تمن از لقاء امام است که این اشال متوجه مقبوله هم بود لذا اینها اختصاص به زمان حضور دارد.

قبلا مفصل جواب این اشال را مطرح کردیم و گفتیم بالأخره این روایت یا روایت عمر بن حنظله دلالت بر توقف ولو ف زمن
الحضور دارد پس مدعا به سبب آن قابل اثبات است. [5]

جمعبندی بحث

در مورد روایات توقف باید گفت اولا دلالت روایت که ابن ادریس نقل کرده بود را بر خبرین متعارضین قبول نردیم. ثانیاً در
مورد روایات که به صورت کل امر به توقف عند الشبهه گفتیم در صدق شبهه بر خبران متعارضان تردید داریم. ثالثاً در مورد

روایت عمر بن حنظله گفتیم امام عنوان شبهه را بر خبرین متعارضین نیاوردهاند اما با قطع نظر از ذیل، روایت عمر بن حنظله
هم مگوید توقف ف زمن الحضور لازم است. رابعاً در مورد روایت سماعه هم گفتیم توقف ف زمن الحضور اثبات مشود. در

نتیجه از روایات توقف فقط دو روایت داریم که دلالت بر لزوم توقف آن هم ف زمن الحضور مکند.

مرحوم نائین (قدس سره) مگوید روایات دال بر تخییر دو دسته هستند الف ـ تخییر به نحو مطلق ‐ف زمن الحضور ف زمن
الغیبة ـ ب ـ تخییر ف خصوص زمن الحضور. اما وقت به روایات توقف مرسند مفرماید ی دسته بیشتر نداریم و آن هم

که دلالت بر لزوم توقف ف من روایت ایت کردهاند ولح گوید ولو برخزمن الحضور است و در ادامه م روایات توقف ف
زمن الغیبة باشد پیدا نردم.

به نظر ما کلام ایشان تام است و ما هم چنین روایت را پیدا نردیم و هر چه هست روایت توقف ف زمن الحضور البته روی
مبنای مشهور است. البته ما عبارت «حت تلق امام» را به نحوی معنا کردیم که بعداً در جمعبندی نهائ به آن اشاره مکنیم

ول بر حسب ظاهر و با قطع نظر از آن دقت که عرض کردیم روایات سه دسته است: الف ـ تخییر مطلقا ب ـ تخییر ف زمن
الحضور ج ـ توقف ف زمن الحضور.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «و أما الروايات العامة الدالة عل التوقف عند الشبهة، فه و إن كانت كثيرة، إلا أنه عل تقدير تمامية دلالتها مخصصة
بما دل عل الأخذ بأحد الخبرين المتعارضين تعييناً أو تخييراً، بل مع تمامية دلالة الدليل عل التخيير أو الترجيح، لا يون الأخذ

بأحد المتعارضين ارتاباً للشبهة، فيون خارجاً من تلك الروايات موضوعاً.» مصباح الأصول ( مباحث حجج و امارات ـ متبة
الداوري )، ج‏2، ص: 405.



 قَال نْهانَا عنْهي خَرا و خْذِ بِهنَا بِارمادٌ ياحدِيثَانِ ونَا حلَيع رِدي ع قُلْت هدِ البا عبا لْتاس :انَ قَالرهم نةُ باعمى سور [2] ـ «و
تَعمل بِواحدٍ منْهما حتَّ تَلْقَ صاحبكَ فَتَسالَه عنْه قَال قُلْت  بدَّ من انْ نَعمل بِاحدِهما قَال خُذْ بِما فيه خَف الْعامة.» الإحتجاج

عل أهل اللجاج (للطبرس)، ج‏2، ص: 357 و 358 و وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 122.
نع لْتُهاس :ع قَال هدِ البع ِبا نةَ عاعمس نيعاً عموبٍ جبحم نب نسالْح و يسع نانَ بثْمع نع بِيها نع يماهربا نب ل[3] ـ «ع

َّتح هجِىري فَقَال نَعصي فيك نْهع اهنْهي خَرا و خْذِهبِا رماا يمدُهحا وِيهرا يمهَرٍ كما ف هدِين لها ننِ مَجر هلَيع اخْتَلَف لجر
يلْقَ من يخْبِره فَهو ف سعة حتَّ يلْقَاه و ف رِواية اخْرى بِايِهِما اخَذْت من بابِ التَّسليم وسعكَ.» الاف (ط ـ الإسلامية)، ج‏1،

ص: 66.
[4] ـ «و الظاهر اتّحادها مع رواية سماعة المتقدّمة، و الاختلاف من جهة النقل بالمعن‏.» تنقيح الأصول، ج‏4، ص: 530.

[5] ـ «و أما خبر سماعة فلأنه ضعيف السند، فلا يصح الاعتماد عليه، مضافاً إل كونه معارضاً بالمقبولة، حيث حم فيها
بالتوقف بعد فقد المرجح لإحدى الروايتين. و هذا الخبر يدل عل وجوب التوقف من أول الأمر و الأخذ بما فيه الترجيح عند عدم

إمان التوقف، عل ان مورده أيضاً صورة التمن من لقاء الإمام عليه السلام كما ف المقبولة.» مصباح الأصول ( مباحث حجج
و امارات ـ متبة الداوري )، ج‏2، ص: 405.


