
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مقدمه اصول » صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۶

صحیح و اعم
جلسه 6 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ثمره سوم  بحث صحیح و اعم:
کنند که اگر کسعنوانشده بود مسئله نذر است و مسئله نذر را اینطور بیان م و اعم که برای بحث صحیح ثمرهی سوم
نذر کند که به ی مصل ی درهم اهدا کند، اینجا اگر قائل به صحیح شدیم، کس که دارد ی صلاة  فاسده را جاری مکند

چون صحیح صلاة فاسده را صلاة نمداند در نتیجه موضوع وفاء به نذر محقق نمشود، لا یجب علیه الوفاء که این عملش
لیس بصلاة اما اعم چون صلاة فاسده را صلاة مداند بنابراین موضوع وفاء به نذر برای او محقق مشود، یجب علیه الوفاء

که این ثمرهی سوم است که برای این نزاع عنوان فرمودند.

 به این ی اشال غیر معروف وارد است و بیان شده است و ی اشال معروف.

اشال به ثمرهی سوم بحث صحیح و اعم
اشال غیرمعروف این است که گفته‌اند این مسئله بست به قصد ناذر دارد، ما باید بدانیم که قصد نذر کننده چه قصدی است؟
این مسئله بست به نزاع صحیح و اعم ندارد. اگر نذرکننده قصد کرده است که این ی درهم را به کس که صلاة صحیحه
انجام مدهد بدهد، اینجا که این شخص نماز فاسد مخواند لازم نیست که وفای به نذرش کند و اگر نذرکننده قصد کرده است
ای که صلاتش صلاة صحیحه باشد یا فاسده که اینجا باید این یدرهم را اعطا کند، اعم از مصل این ی که به مطلق مصل

درهم را به آن شخص که دارد صلاة فاسده را انجام مدهد اعطا کند.

جواب اشال
رده است. مسئله سه صورت دارد، یکنیم که نذرکننده قصد نال این است که این ثمره را ما در فردی بیان مجواب اش
صورت این است که نذرکننده قصد کرده است که ی درهم به کس که نماز صحیحه انجام مدهد بدهد، صورت دوم این
است که نذرکننده قصد مکند ی درهم را به مطلق مصل، چه مصلای که نماز صحیحه داشته باشد و چه غیرصحیحه

بپردازد، اما ی صورت سوم هم وجود دارد و آن این است که نذرکننده نذرکرده است که ی درهم به مصل بدهد؛ اما از آن
سؤال مکنیم که قصد چه مصلای را کردی؟ مگوید من قصدی نردم و اینجا که نذرکننده ی قصد معین ندارد این ثمره

بین صحیح و اعم ظاهر م شود.

نداریم اما فرض سوم فرض و اعم گوییم فرض اول و فرض دوم متوقف بر قصد ناذر است و کاری به نزاع صحیحم
کس گوید به قول صحیحبدهم که اینجا م خواهم به مصلدرهم م گوید من یشود در عالم خارج، ماست که واقع هم م
که دارد نماز فاسد مخواند موضوع وجوب وفا برای او نیست. اما روی قول اعم وفای به نذرش واجب در نتیجه این اشال

اول در این ثمرهی سوم در این بیان دفع مشود.

اشال دوم به ثمرهی سوم بحث صحیح و اعم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/66
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/58
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


این اشال دوم هم مهم است و هم معروف که هم مرحوم آخوند در کفایه و هم مرحوم نائین و هم دیران دارند و اصلا روی
همین اشال دوم عدهای از بزرگان و اعاظم مثل مرحوم (امام رضوان اله تعال علیه) اصلا این ثمرهی سوم را عنوان

نفرمودند. کلمات امام را که ملاحظه بفرمایید فقط ثمرهی اول ودوم را بیان فرمودند و این ثمرهی سوم را اصلا عنوان نفرمودند.

 خلاصه اشال این است که ثمرهی ی مسئله اصولیه باید در طریق استنباط حم کل قرار بیرد؛ اما این ثمره ربط به
استنباط ندارد و از باب تطبیق است. برای اینه مسئله روشن شود شما رجوع بفرمایید به فرق بین مسئله اصولیه و قاعدهی
فقهیه، آنجا ی از فرقهای مهم بین مسئلهی اصولیه و قاعدهی فقهیه این فرق را عنوان مکردند: مسئله اصولیه آن مسئلهای

است که در طریق استنباط قرار مگیرد؛ یعن شما «صیغه افعل تدل عل وجوب» را کبری قرار مدهید و ی صغری هم به آن
ضمیمه مکنید و این صغری و کبری قرار مگیرند برای اینه ی حم کل را استنباط کنید؛ اما قواعد فقهیه برای استنباط
نیست و شما در قواعد فقهیه ‐مثلا ی قاعدهی فقهیه این است که لاضرر و لاضرار ف الاسلام‐مثلا قاعدهی لاضرر، مآیید

این قاعدهی فقهیه را بر ی موارد جزئیه تطبیق مکنید و مگویید اگر اینجا ی حم ضرری باشد شارع فرموده است که حم
ضرری در اسلام تشریع نشده است.

 

ی عنوان استنباط داشتیم و ی عنوان تطبیق داشتیم و اینجا هم همین اشال را کردند و فرمودند این ثمرهای که شما بیان
مکنید این عنوان تطبیق را دارد یعن شما مگویید صحیح در اینجا لایجب علیه الوفاء یعن مگویید صحیح موضوع

وجوب وفاء برایش محقق نمشود. اعم موضوع وجوب وفاء برایش محقق مشود که این از موارد تطبیق است نه از موارد
م یکنید اما در تطبیق حرا استخراج م م کلح استنباط و فرق مهم استنباط و تطبیق این است که در استنباط شما ی

مورد جزئ را روشن مکنید. مگویید این کس که دارد صلاة فاسده مخواند روی قول صحیح موضوع وجوب وفاء به نذر
را برای نذر کننده محقق نمکند و اینه صلاة فاسد مخواند روی قول اعم موضوع وجود وفاء را محقق مکند.

ی مثال دیری عرض کنم که در ماسب خواندیم «ما یضمن بصحیحه یضمن بفاسده» که مفرمودند این ی از قواعد فقهیه
است که در باب هبه ش مکردید که آیا هبه فاسده ضمان آور است یا نه؟ بلافاصله تطبیق مکردید و مگفتید چون هبهی

صحیحه در آن ضمان وجود ندارد پس در هبهی فاسده هم ضمان نیست.

نته
ی خلط در کلمات بین اینه نزاع صحیح و اعم آیا ثمره دارد یا ثمره اصول دارد شده است. ی وقت است که ما

مگوییم مدت است که ما داریم بین صحیح و اعم نزاع مکنیم و آیا برای فقیه این نزاع ثمره دارد یا ندارد؟ این ی بحث است
و ی بحث این است که این نزاع به عنوان ی نزاع اصول، آیا ثمره اصول برآن مترتب مشود یا نمشود؛

اما قسمت اول، ی وقت است که ما بحث مکنیم که نزاع صحیح و اعم آیا برای فقیه ثمره دارد یا نه؟ مگوییم بله دارد و
ثمرهاش همان نذر است ولو به عنوان تطبیق هم باشد. وقت که ی ثمرهی فقه و ی اثر فقه دارد همین مقدار برای فقیه

کاف است، بله ما هم قبول مکنیم ی ثمره‌ای که عنوان استنباط را داشته باشد و به عنوان ثمرهی مسئله اصولیه باشد، نداریم.

 اما ی نتهای را از آن غفلت کردند و آن نته این است که ما هنوز وارد مسائل علم اصول نشدیم و نزاع صحیح و اعم به
عنوان ی از مقدمات مطرح است و به عنوان ی از مبادی مطرح است و اصلا خیلها این نزاع را ی نزاع لغوی مدانند

منته ی نزاع لغوی است که از مبادی مسائل علم اصول است.

بنابراین تعجب است که چرا خود مرحوم آخوند با اینه خودش این را در مقدمات سیزده گانه مطرح کرده است و دیران هم



آمدند این را در مقدمات سیزده گانه یا کمتر و بیشتر به عنوان مبادی و مقدمات که جنبهی مبادی را دارد برای علم اصول عنوان
کردند، چطور دنبال این اشال هستند که این ثمرهی اصول چه شد و سایر مسائل اصولیه مآیند تعریف علم اصول را مآورند

که علم اصول آن است که تقع نتیجتها ف طریق استنباط الحم الل اله و بعد مگویند که اینجا عنوان استنباط نداریم.

پس اینجا به نظر مرسد که بین اینه این بحث اصلا ثمره دارد یا نه؟ و بین اینه آیا به عنوان ی مسئلهی اصول ثمره دارد
خلط شده است.

اگر از ما بپرسند که این بحث ثمره دارد؟ مگوییم همین نذر به عنوان ی ثمرهی عمل برای فقیه قابل قبول است. اگر بپرسند
به عنوان ی مسئله اصول، مگوییم مسئله اصول نیست که بخواهد ثمرهی مسئله اصولیه بر آن مترتب شود. این به عنوان

ی از مبادی علم اصول است.

ی نتهی دیر این است که برای فقیه، وقت مخواهد ی بحث را مطرح کند، آیا این ثمرهی عمل فقه که م‌خواهد بر بحث
مترتب شود، مجرد فرض ی موردی کاف است یا اینه باید وقوع خارج هم داشته باشد؟

ممن است کس اینطور بوید که ما نذر را  به عنوان ی ثمرهی فقه هم قبول نداریم چون ممن است کس چنین نذری
کند یصورتش این است که قصد م که عرض کردیم، ی چنین نذری مخصوصاً با توجه به آن سه صورت رده باشد، ین
و صورت سوم قصدی ندارد و ی کند به مطلق مصلای که صلاة صحیحه انجام بدهد و صورت دوم قصد مدرهم به مصل

چنین فردی ممن است از اول تا آخر قانع هم نشود.

کند ولو مسئلهی اصولم بحث ه اگر فقیه یاست؟ یا این ان دارد این کافآیا همین مقدار که فرضش ام برای ثمرهی فقه 
هم نباشد، اما باید ثمرهاش ی ثمرهی واقع باشد نه ی ثمرهی فرض. لذا در نهایت عرض مکنیم که این اشال وارد نیست

که اینجا ثمرهی اصول بر این بحث مترتب نمشود؛ چون گفتید این مسئله از مسائل علم اصول نیست ولن اگر کس هم
بخواهد بوید که این به عنوان ی ثمرهی فقه مترتب مشود ما مگوییم ثمره باید ثمرهی واقع باشد و این ثمره ای که شما

بیان کردید ی ثمرهی فرض است.

جمع بندی
بنابراین در این سه تا ثمرهای که تا به حال برای نزاع صحیح و اعم عنوان شد به این نتیجه رسیدیم که ثمرهی اول و ثمرهی

ثانیه ی ثمرهی خوب است کما اینه امام (رضوان اله تعال علیه) همین عقیده را دارند و بعض از بزرگان دیر هم همین
عقیده را دارند. منته بعضها ثمرهی ثانیه را منر شدند و بعضها هم ثمرهی اول و هم ثانیه و هم ثالثه را منر شدند. اما

بالأخره کثیری از اصولیین ی از این ثمرات ثلاثه را پذیرفته اند.

به قول مرحوم محقق اصفهان اگر ی بحث ولو در نظر ی مجتهد دارای ی ثمره هم باشد، انسان موظف است که آن بحث و
آن نزاع را مطرح کند.

پرسش و پاسخ استاد
باشد این حرف درست ام کلیریم و احرا که حتماً از اینها ب امه ما احنه مقدمهی دوم فرمایش شما درست نیست، این

نیست و حالا انشاءاله به مشتق هم مرسیم و نظیر این حرف در باب مشتق هم مطرح است و شما اگر آمدید و گفتید که مشتق
حقیقت در من تلبس است بعد ممن است بیایید بویید این هم مثل سایر قواعد فقهیه عنوان تطبیق را دارد و بویید که این هم

مشتق است پس این حقیقت در من تلبس است.



بین کل و استنباط باز فرق مکند و ممن است ی چیزی باز عنوان کل را داشته باشد و عنوان استنباط نداشته باشد و شما
در قواعد فقهیه مآیید مثلا مگویید ما لا یضمن بصحیحه لایضمن بفاسده که از این استفاده مکنید پس در هبهی فاسده
ضمان نیست، ی حم کل را استفاده مکنید اما باز عنوان تطبیق دارد و ما فرق بین استنباط و تطبیق را سال گذشته

مفصل مطرح کردیم. بله هر چیزی که استنباط باشد کل است اما اینطور نیست که هر چیزی که کل باشد استنباط باشد لذا
ممن است این مقدمات علم اصول بعضهایش عنوان تطبیق را داشته باشد و با اینه کل هم هست و نتیجهی کل مدهد اما

ممن است عنوان تطبیق را داشته باشه و الآن ما این را عرض کردیم که خود شما اصولیین، آخوند، مرحوم نائین و دیران
آمدند به عنوان مقدمات مسائل اصول، مقدمه یعن آنه ضابطه این مسئله اصول و تعریف علم اصول برآن تطبیق نمکند و به

عنوان خارج از علم است که خواندید، مبادی یعن آنچه که خارج از علم است اما این علم بر او توقف دارد. لذا این مقدمات
سیزده گانه هم چون علم بر آن توقف دارد مطرح کردند.

شما در لمعه هم اگر دیده باشید گاه اوقات در بعض از حواش وقت م‌خواهند ی ثمرهای برای بحث مطرح کنند مآیند
مسئلهی نذر را مگویند و بعد فقها مآیند اشال مکنند که نذر ی ثمرهی خوب نیست و ی ثمرهی فرض است و ممن
،گویند ثمرهی فرضند پس بر این بحث چه ثمری، این ثمره را منیاید چنین نذری ب است از حال تا یوم القیامه هیچ کس

ببینید کس که فرضنا نذری بند اینطوری مشود و حالا اگر کس این نذر را نرد این ثمره را ندارد و ثمرهاش فرض است.

پرسش و پاسخ استاد
نه آن مطلب را با اینجا اشتباه ننید، او این بود که اگر دوتا بحث اصول داشتیم، این ی حرف بود که حالا کلمات را هم من

ندیدم و بیشتر دقت کنید، دوتا بحث اصول داشتیم و ی ثمره مشترک داریم. اگر فقط ثمرهی هر دو منحصر در همین باشد
مگوییم که وجود دو تا بحث لغو م شود. نباید بوییم دوتا بحث است، وقت که دوتا بحث داریم و ی بحث این است که
دوران امر بین اقل و اکثر و ی بحث هم بحث صحیح و اعم است که اگر این دوتا بحث ی ثمره‌ی واحده و مشترکه دارد
یاش را باید کنار بذاریم و ما عرض کردیم که ممن است دوتا بحث ی ثمرهی مشترک داشته باشد اما هر کدام ثمره

جداگانه دیری هم داشته باشد، مجرد اینه ی ثمرهی مشترک دارد باعث نمشود که آن بحث از اصول بودن خارج شود که
آن غیر از این مطلب است.

شود و یشود لغو مبحث سر منافات نیست بحث سر این است که بالأخره اگر فقط همان ثمره را داشته باشند دوتا بحث م
گوییم که یری هم بر آن مترتب باشد مثل همین صحیح و اعم مبحث باید مطرح بشود اما اگر غیر از آن ثمره ثمرهی دی

ثمرهاش در بحث اقل و اکثر هم مطرح است همان مسئله برائت و اشتغال که بحث مفصلش را گفتیم. منته اگر این دوتا بحث
فقط همین ثمره را داشتند مگفتیم نزاع صحیح و اعم دیر لغو مشود اما چون صحیح و اعم ی ثمرهی دیری به نام

تمس به اطلاق یا اگر نذر را هم قبول کردیم، حالا ممن است کس اطلاق را قبول نند و نذر را قبول بند که باز باعث
مشود که در علم اصول حتماً باید مطرح شود.

ادله صحیحها و اعمها
اینجا مرحوم آخوند وارد مشوند به ادلهی صحیحها و اعمها. قبل از اینه این بحث را مطرح کنیم این نته توجهش لازم

است.

کسان که توانستند و قائل شدند که صحیحها قدر جامع دارند و تصویر قدرجامع روی قول اعمها را منر شدند، اینها دیر
نیاز به استدلال ندارند. اگر به کس مثل مرحوم آخوند که آمد روی قول به صحیح برای مصادیق صحیح ی قدر جامع را

تصویر کرد و فرمود تصویر قدرجامع روی قول اعم محال است که همین مقدار بس است برای قائل شدن به صحیح چون
اثبات کردیم قبلا که موضوع له لفظ صلاة عام است و اگر صحیح بتواند این عام یعن این کل قدرجامع را تصویر کند و



بتواند اثبات کند اعم نمتواند تصویر کند خود همین دلیل است .

 و برعس اگر اعم بتواند قدرجامع را تصویر کند و بوید که صحیح محال است برای مصادیق صحیح قدر جامع تصویر
کند این هم بهترین دلیل مشود برای اعمها.

ن است، مرحوم اصفهانه روی هر دو قول تصویر قدرجامع ممخورد که قائلند به اینم بنابراین ادله و استدلال به درد کسان
قائل شد، مرحوم محقق اصفهان ی قدرجامع را تصویر کردند و فرمودند این قدرجامع که ما تصویر کردیم هم به درد

صحیح‌ها م‌خورد و هم به درد اعمها. مرحوم آقای بروجردی (قدس سره الشریف) ایشان هم ی قدر جامع تصویر کرد که
هم برای صحیحها به درد مخورد و هم برای اعمها که این گروه باید ی دلیل بیاورند.

کسان که قائلند به اینه قدرجامع هم برای صحیح امان دارد و هم برای اعم، باید دلیل بیاورند و همچنین کسان که مگویند ما
قدرجامع را نه روی قول صحیح متوانیم بفهمیم و نه روی قول اعم؛ که آنها هم باید برای صحیح و اعم دلیل اقامه کنند.

دلایل صحیح ها
اولین دلیل برای صحیحها تبادر و دومین دلیل صحت سلب است. تبادر یعن ادعا مکنند که وقت لفظ صلاة استعمال

مشود، از آن معنای صلاة صحیح به ذهن مرسد. وقت مگوید که فلان نمازش را خواند، نماز صحیح را خواند. مگوییم که
نماز واجب است، نماز صحیح واجب است. مگوییم برویم نماز بخوانیم و هر لفظ که بوییم آنه به ذهن انطباق پیدا مکند

معنای صحیح از آن لفظ است.

 همچنین صحت سلب یعن کس که نماز را بیاورد اما بعض از اجزاء و شرایط را نیاورد مگویند که صلاة نیست. در عرف
خود ما هم همینطور است و ی کس که رکوعش را انجام نمدهد مگوییم اینه نماز نیست و لفظ صلاة را سلب مکنیم از

صلاة فاسد.

اشال مرحوم آخوند به تبادر
مرحوم آخوند در باب تبادر ی اشال را بیان کردند و جواب دادند. اشال این است که شما فرمودید که قدر جامع که لفظ

صلاة برای آن وضع شده است را نمفهمید و وقت که آن قدر جامع را نمفهمید چطور ی معنای به ذهنتان تبادر پیدا مکند؟

 تبادر در صورت است که موضوع له معلوم باشد و آنجای که موضوع له مجهول است، تبادر معقول نیست که این اشال را
خود آخوند مطرح کرده است و همینطور در صحت سلب؛ و آنجای که شما مرحوم آخوند مفرمایید موضوع له لفظ صلاة
دارد معنا دارد اما از ی که معنای مشخص لفظ توانید صحت سلب داشته باشید. سلب از یمعلوم نیست، چطور م

لفظ که معنایش مجهول است نمشود.

 مرحوم آخوند ی جواب دادند و فرمودند که در جای که معنا مجهول مطلق باشد، این فرمایش درست است؛ یعن تبادر غیر
معقول است در موردی که معنای لفظ مجهول مطلق باشد؛ اما در موردی که معنا مبین به وجه باشد که در کفایه مفرماید به

غیر وجه، اگر معنا مبین باشد به ی وجود متعدد، مثل اینه ما ی معنای را از راه آثار مفهمیم، از راه آثاری که برایش
مترتب است و صلاة را هم گفتیم که از راه آثار پ به معنایش مبریم و اینجای که ما معنا و موضوع له را از باب آثار تشخیص

مدهیم دیر مجهول مطلق نیست. و وقت که مجهول مطلق نشد قابلیت تبادر وجود دارد.

 این بیان مرحوم آخوند در جواب اشال است که خودشان فرمودند. دیران یعن متب نجف مثل مرحوم نائین و مرحوم



آقای خوئ بحث در تبادر و صحت سلب را به همین مقدار بسنده کرده اند و وارد ادلهی دیری شدند اما امام (رضوان اله
تعال علیه) ی اشال بسیار مهم را بر مرحوم آخوند وارد کردند و فرمودند طبق مبنای شما تبادر ی مصحح معقول ندارد.

ثبوتاً اشال دارد و بعد مآیند این اشال را خودشان را جواب مدهند و ثبوتاً و اثباتاً تبادل را درست مکنند که حالا ی پیش
مطالعهای بفرمایید مناهج الاصول امام جلد اول صفحه 168 که قاعدتاً در تهذیب الاصول و تحریرات ایشان هم آمده منته ما

بیشتر در نظریات امام روی آنه به قلم شریف خودشان هست اعتماد مکنیم.

 
رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

 


