
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » بررس روايات تعادل و تراجیح »

در تاریخ ۰۷ مهر ۱۳۹۸

تعادل و تراجيح
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

سند اول روایت که در احتجاج مرحوم طبرس است که دلالت بر تخییر بین الخبرین المتعارضین دارد. بررس بحث در روایات
از حسن بن جهم از امام رضا (علیه السلام) نقل شده بود گذشت.

بررس قسمت اول حدیث حسن بن جهم

گفتیم این روایت دو قسمت دارد. در قسمت اول راوی به امام (علیه السلام) عرض مکند «تَجِيىنَا احادِيث عنْم مخْتَلفَة.» در
مورد احادیث از ناحیه شما برای ما مآید و اینها با مخالف با یدیر هستند کدام حدیث را اخذ کنیم؟ حضرت در جواب

فرمودند «ما جاءكَ عنَّا فَقسه علَ كتَابِ اله عز و جل و احادِيثنَا فَانْ كانَ يشْبِههما فَهو منَّا و انْ لَم يشْبِههما فَلَيس منَّا» احادیث
را بر قرآن و سایر احادیث ما عرضه کن اگر شباهت با قرآن و بقیه احادیث ما داشت فهو منّا ول اگر شباهت نداشت لیس منا.

دهد که در موارد مختلفقسمت اول حدیث ضابطهای را در اختیار قرار م هر چند مورد استدلال قسمت دوم روایت است ول
متواند از استفاده کرد. مثلا در جریان حرکت امام حسین (علیه السلام) از مدینه عبارات مختلف از ایشان نقل شدهاست که از
ِرغَيي لَم ه‏... ثُمال مرحل تَحسراً مائلْطَاناً جى سار نزِيد»، «مي ثْلم اعةُ بِرمتِ ايلذْ قَدْ با مَالس مَسا َلتوان به «عآن جمله م

بِقَولٍ و  فعل كانَ حقيقاً علَ اله انْ يدْخلَه مدْخَلَه‏» و شبیه این مضامین که در نامهها، خطبهها و عبارات ایشان نقل شده
وجود دارد اشاره کرد.

امسال در فضای مجازی کس که عنوان مورخ دارد مگوید طبق نقل که ‐ولو در کتب تاریخ و روای نیامده‐ در استفتاءات
ی از مراجع هم آمده امام حسین (علیه السلام) روز عاشورا دو سه پیشنهاد به عمر سعد داد که ی از آنها رفتن به شام و

بیعت با یزید بود. معلوم مشود این شخص واقعاً حدیث شناس نیست.

ماتران از رفتن به مدینه و...‐ این همه محدر قضایای امام حسین (علیه السلام) –از بدو شروع و ممانعت ابن عباس و دی
که وجود دارد را کنار بذاریم، اما به ی نقل غیر معتبر که خودش مگوید در کتب تاریخ و روای نیامده استناد کنیم و

بوئیم امام حسین مخواست بیعت کند اما آنها او را کشتند؛ یعن این مسئله چیزی غیر اختیاری بود. امسال از این جهت
واقعاً رنجیدیم. من در ی از سخنرانها هم عرض کردم ظلم و جورهای که بر امام حسین شد ی طرف اما این مسائل است

که به نام مقابله با بدعتها خودشان بدترین بدعتها را مگذارند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2189
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ی دیر گفته بود امام حسین (علیه السلام) به قصد صلح رفت و به «خَرجت لطَلَبِ اصَح‏» تمس کرده بود. این شخص
اینقدر توجه ندارد که اصلاح و صلح با هم فرق دارند.

یا مثلا احادیث در مورد امور واقعه بعد از ظهور حضرت حجت (عج) نقل شده که وقت حضرت مآید مسجد الحرام فعل را
از طعنههای از کتب اهل سنت که این اواخر به دستم رسید ی گرداند. الآن هم در یکند و به اساس سابقش برمخراب م
که بر شیعه مزنند همین حدیث است. من از قدیم در ذهنم بود که این حدیث مسلماً جعل است و در این جهت باید به همین
مطلب تمس کرد به این بیان که حضرت به چه ملاک مسجد الحرام را خراب کند؟! مر الآن بتکده است؟ آن ساختمانها
برای جمعیت مسلمین مورد نیاز است و حت این قبیل توسعهها در زمان خود ائمه هم وجود داشته و ایشان هم تقریر و تأیید

کردند و با سلوک ائمه سازگاری ندارد.

ی وقت ی از بزرگان راجع به کرامتهای که مربوط به ی آقای بود کتاب نوشته بود و بعد پیش مرحوم والد ما آمد. والد ما
که راجع به فلان شوی این کرامتهایبه ایشان فرمودند تو با این همه درس خواندن در حوزه، متوجه نم (ه علیهرضوان ال)
نوشت دروغ است؟! مثلا ی از کرامتها این بود که وقت پدرش ی غذای شبههناک مآورد، او در شم مادرش با پا محم

مزد و مادرش تهوع کرد. ایشان فرمودند عدهای که اهل فرند در مورد این حرفهای که مزنید مگویند این مسلم دروغ است،
پس آنچه راجع به حضرت زهرا (سلام اله علیها) هم وجود دادر زیر سؤال مرود.

ممارست در فقه و اصول سبب مشود انسان تنومند و قوی شود و ی از اثرات آن حدیث شناس بودن است. حدیث شناس
حدیث شناس یعن دارد ول نیست که بفهمد این حدیث در چند کتاب آمده و نسخههای آن چیست؟ البته این هم ارزش کس
کس که وقت حدیث را ببیند بتواند بفهمد که این حدیث از معصومین (علیهم السلام) است یا نیست؟ خدا کند چنین مرتبهای

برای ما حاصل بشود چون این مرتبه به ی معنا از اجتهاد بالاتر است.

پس در قسمت اول حدیث راوی مگوید دو حدیث مختلف یعن متعارض آمدند چه کنیم، حضرت راهاری ارائه مدهد و
مگوید ملاک اعتبار حدیث این است که اگر مشابه با قرآن و سایر احایث ‐محمات‐ ما است اخذ کنیم و اگر نیست اخذ
اگر ی آید. مثلادر غیر تعارض هم این ضابطه م نیم. این ضابطه عمومیت دارد و منحصر به بحث تعارض نیست یعنن

حدیث آمد و معارض هم نداشت ول از نظر محتوای نمدانیم این حدیث از ائمه صادر شده یا نه، ی ضابطهاش همین روایت
است.

بررس قسمت دوم حدیث

راوی در قسمت دوم مپرسد «يجِيىنَا الرجَنِ و كَهما ثقَةٌ بِحدِيثَين مخْتَلفَين فََ نَعلَم ايهما الْحق‏» دو نفر دیر مآیند که هر
چند هر دو آدمهای موثق هستند اما دو حدیث مختلف مآورند و نمدانیم کدام ی از اینها حق است. حضرت در پاسخ

مفرمایند «اذَا لَم تَعلَم فَموسع علَيكَ بِايِهِما اخَذْت‏» اگر ندانست به هر کدام خواست اخذ کن.

کدام حق است ‐ی متعارض برای شما آمد و ندانست بیان استدلال به ذیل روایت این است که اگر دو حدیث مختلف یعن
وقت قرینه پیدا مکن ی متعیناً حق و دیری حق نیست مسئله معلوم است‐ به هر کدام خواست اخذ کن و این تخییر به

عنوان حم ظاهری بیان شدهاست.

گفتیم مرحوم امام، خوئ، شهید صدر و عده زیادی گفتند دلالت روایت بر مدعا یعن بر قول به تخییر تام است اما در سند
روایت خدشه کردند که ما دیروز سند روایت را تصحیح کردیم.



دیدگاه مرحوم اصفهان

مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه الشریف) مفرماید هر چند امام رضا (علیه السلام) خطاب به راوی (حسن به جهم) در
صدر روایت مفرماید احادیث متعارضه را بر قرآن و سنت عرضه کنید، ول همین راوی در روایت دیر از موس بن جعفر نقل

مکند که «الأخذ بما یخالف العامه.» در نتیجه روایت منقول از امام رضا (علیه السلام) دال بر تخییر به نحو مطلق نیست بله
چون راوی، روایت امام کاظم (علیه السلام) را در ذهن داشته باید گفت ترجیح ی روایت بر روایت دیر در صورت عدم وجود

مرجح است.

به بیان دیر فرض این است که راوی اخذ بما یخالف العامه و عرض بر کتاب را بلد بودهاست پس اینکه مگوید هر دو ثقه
هستند و لا نعلم أیهما الحق، یعن یا هر دو مثلا موافق قرآن و یا هر دو مخالف با قرآن و یا هر دو مخالف با عامهاند و هیچ کدام

بر دیری ترجیح ندارد؛ در نتیجه اینکه امام مفرماید در این صورت مخیری، یعن بعد عدم الترجیح مخیری نه به صورت
مطلق و تخییر ف الجمله در روایت مطرح شدهاست.[1]

مرحوم اصفهان در ادامه مفرماید اگر مستشل بوید صدر خبر (یجیئنا الاحادیث عنم مختلفةً) مربوط به جای است که
راوی هر دو خبر ثقه نباشند چون مگوید اگر دو حدیث مختلف آمد و حضرت هم ملاک مدهند یعن همان که در اصول

آقایان مگویند به اینکه وثوق مخبری لازم نیست بله وثوق خبری لازم است پس لا معنا و لا مورداً و لا موضعاً للترجیح. اما
ذیل خبر در جای است که هر دو ثقهاند لذا إعمال ترجیح نشدهاست؛ در نتیجه صدر و ذیل خبر موضوعاً و مورداً از ترجیح

خارج است و روایت دلالت بر تخییر به نحو مطلق دارد.

به بیان دیر مرحوم اصفهان اثبات کرد روایت دلالت بر تخییر بعد عدم التنجیز دارد اما مستشل مگوید روایت دلالت بر
تخییر به نحو مطلق دارد یعن اگر مرجح هم داشته باشیم به آن هم کار نداریم و ملف به حسب ظاهر مخیر است.

مرحوم اصفهان در جواب مفرماید اینکه صدر روایت را به قرینه ذیل ‐کلاهما ثقه‐ حمل بر موردی کنیم که مخبر و راوی
ثقه نباشد، صحیح نیست چون منشأ سؤال سائل در صدر روایت که مگوید تجیئنا الاحادیث عنم مختلفةً، تحیر سائل در بحث

اختلاف و تعارض است نه اینکه سائل بوید اگر ی خبر ثقه و دیری ثقه نبود یا اگر هر دو ثقه نبود باید چه کنیم؟ در نتیجه
مقتض مسئله حجیت هر دو خبر و موثق بودن راوی در هر دو خبر باید وجود داشته باشد.

به بیان دیر مستشل گفت صدر روایت مربوط به جای است که راوی این دو حدیث ثقه نیستند اما ایشان در جواب مگوید
این مطلب بعید است چون منشأ تحیر اختلاف است و اختلاف بعد وجود حجیت در هر دو معنا پیدا مکند.[2]

اما مرحوم اصفهان در ادامه مفرماید برخ روایات مؤید حرف مستشل است؛ مانند «سالْت ابا عبدِ اله ع عن اخْتَفِ
الْحدِيثِ يروِيه من نَثق بِه و منْهم من  نَثق بِه قَال اذَا ورد علَيم حدِيث فَوجدْتُم لَه شَاهداً من كتَابِ اله او من قَولِ رسولِ اله ص

و ا فَالَّذِي جاءكم بِه اولَ بِه.‏»[3] از امام صادق (علیه السلام) از اختلاف در حدیث که به برخ روات آن اطمینان داریم و به
برخ اطمینان نداریم یا حت در جای که دو روایت با هم اختلاف و تعارض پیدا کنند که ی را من نثق به و دیری را من لا نثق
به نقل کرده باشد سؤال کردند. امام مفرمایند ملاک این است که اگر در آن حدیث شاهدی از قرآن یا کلام رسول پیدا کردید او

را اخذ کنید و اگر شاهدی برایش پیدا نشد این حدیث به درد کس که آنرا نقل کرده مخورد یعن به درد شما نمخورد. در
نتیجه حدیث مگوید اگر سند حدیث غیر موثق بود ول شاهدی از آیات و روایات داشت متوان به آن عمل کرد.

مرحوم اصفهان در انتها مفرماید منشأ تحیر این نیست که این دو روایت بالذات مقتض حجیت دارند اما اختلاف موجب
تحیر شده بله از این جهت است که ولو راوی این دو روایت غیر موثق است ول به ائمه نسبت داده شدهاست و این شخص



نمداند که أن یرده مطلقا أو یجب علیه رعایة الواقع للتوقف و الاحتیاط.[4] خلاصه کلام مرحوم اصفهان این است که ایشان هم
تخییر عل وجه الاطلاق را پذیرفتهاست.

در جواب مرحوم اصفهان (هحفظه ال) از اساتید ما ته اشاره کرد که بعضقبل از پرداختن به ذیل روایت، باید به این ن
فرمودهاند بین شباهت و شهادت فرق وجود دارد. به این بیان که «فإن مجرد المشابه للتاب لا یوجب الحجیة، بخلاف وجود

الشاهد».

اولا بین شباهت و شهادت فرق وجود ندارد چون اینکه در روایت مگوید «إن کان یشبههما» یعن ببیند از نظر محتوای در
قرآن آیهای که مفادش با این حدیث یسان یا قریب باشد وجود دارد یا خیر و این همان شاهد است. لذا در این جهت حق با

مرحوم اصفهان است. به بیان دیر از روایت حسن بن جهم و روایت که مرحوم اصفهان آورده وثوق خبری استفاده مشود
منته راه وثوق شاهدٌ من التاب أو من قول الرسول(صل اله عليه وآله) است.

بحث وثوق خبری مطلب مهم است و مرحوم آقای خوئ هم در مباحث اصول تصریح به وثوق خبری دارند و به نظر ما هم
وثوق خبری کفایت مکند. اگر فقیه وثوق خبری را کاف بداند 95% روایات کتب اربعه چون وثوق خبری دارند برایش حجت

مشود. اینکه برخ کتاب منویسند و مگویند از 16 هزار روایت کاف پنج هزار روایت موثق است ناش از عدم فقاهت
است. فقیه علاوه بر احاطه بر سایر متون دین حدیث شناس هم است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «و الجواب: أما عن الأول، فبأن صدرها مقيد بالعرض عل التاب و السنة، حيث قال: (قلت له تجيئنا الأحاديث عنم
مختلفة؟ فقال عليه السلام: ما جاءك عنا، فقس عل كتاب اله و أحاديثنا، فان كان يشبههما فهو منا، و إن لم ين يشبههما، فليس

منا. قلت يجيئنا الرجلان‐ و كلاهما ثقة‐ بحديثين مختلفين، و لا نعلم أيهما الحق؟ قال عليه السلام: فإذا لم تعلم فموسع عليك
بأيهما أخذت). و روى شخص هذا الراوي عن موس بن جعفر عليه السلام أيضا: العرض عل التاب و السنة ف الحديثين

الإطلاق، بل بعد الترجيح، و لو ف المختلفين كما روي عنه عليه السلام: الأخذ بما يخالف العامة. و الغرض: أن التخيير ليس عل
الجملة. فقوله (و لا نعلم أيهما الحق) إما لموافقتها معاً للتاب، أو عدم موافقتهما معاً للتاب. نعم بناء عل ما سيج‏ء‐ من

شيخنا‐ قدّه‐ من أنّ العرض عل التاب ليس من المرجحات لإحدى الحجيتين عل الاخرى، بل لتمييز الحجة عن اللاحجة، و
يون التخيير مطلقاً غير مقيد باعمال المرجحات. لنه سيأت‐ إن شاء اله تعال‐ ما فيه.» نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع

قديم )، ج‏3، ص: 361 و 362.
[2] ـ «و أما حمل صدره‐ لإطلاقه‐ عل عدم كون الجائ بالخبر ثقة، فيخرج عن مورد الترجيح، بخلاف ذيله، لتقيده بون

الجائ بالخبرين ثقة، و ف هذا المورد لم يعمل الترجيح، فبعيد، إذ مثله لا يؤخذ به مع عدم الاختلاف، و ظاهره أن الاختلاف هو
الموجب لتحير السائل ف الأخذ به، فيعلم منه وجود المقتض للعمل به.» نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص:

.362
و فُورٍ قَالعي ِبا نب هدِ البع نانَ عثْمع نانِ ببا نع مالْح نب لع ندٍ عمحم نب هدِ البع نع يحي ندِ بمحم نع [3] ـ «و

قنَث نم وِيهردِيثِ يفِ الْحَاخْت نع ع هدِ البا عبا لْتاس سِ قَاللجذَا الْمه فُورٍ فعي ِبا ناب رضح نَّها ءَالْع ِبا نب نيسالْح دَّثَنح
بِه مكاءفَالَّذِي ج ا ص و هولِ السلِ رقَو نم وا هتَابِ الك نداً مشَاه لَه دْتُمجفَو دِيثح ملَيع درذَا وا قَال بِه قنَث  نم منْهم و بِه

اولَ بِه. و رواه الْبرق ف الْمحاسن عن عل بن الْحم مثْلَه.» وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 110.
[4] ـ «إ أنه يقرب هذا الحمل ما ف بعض الروايات قال: سألت أبا عبد اله عليه السلام عن اختلاف الحديث يرويه من نثق به،



و منهم لا نثق به؟ قال عليه السلام: إذا ورد عليم حديث، فوجدتم له شاهداً من كتاب اله أو من قول رسول اله صل اله عليه و
آله، و إ فالّذي جاءكم به أول به. و عليه فمنشأ تحير السائل ليس كونهما حجتين بالذات، بل حيث أنه منسوب إليهم عليهم

السلام، له أن يرده مطلقاً أو يجب عليه رعاية الواقع بالتوقف و الاحتياط؟ فتدبر.» نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3،
ص: 362 و 363.


