
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 67 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

را ملاحظه فرموديد و به اين نتيجه رسيديم که، از نظر اصل عمل و هم شرع عقل ؛ هم اصل عملبحث جريان اصل عمل
عقل، اصاله البرائه جاري است و اصل عمل شرع هم، اصاله البرائه جاري است.

مرحوم امام(ره) و کثيري از بزرگان همين مبنا را داشتهاند و اين که مرحوم آخوند(ره) فرموده: اگر در اقل و  اکثر ارتباط هم
قائل به اصاله البرائه عقل شويم، در مانحن فيه قائل به اشتغال مشويم، مطلب است که، کثيري از بزرگان و تلاميده آخوند(ره)

مورد اشال قرار دادهاند.

مرحوم محقق اصفهان(ره)(در حاشيه کفايه) و مرحوم محقق عراق(ره)(در کتاب نهايت الافار) جزء کساناند که اين نظريه
مرحوم آخوند(ره) را در اين بحث پذيرفتهاند.

آيا بعد از انجام واجب بدون قصد، مجال براي جريان استصحاب هست؟

ي مطلب باق مانده است که، اين را هم عرض کنيم و بعد ان شاء اله وارد بحث بعدي شويم و آن مطلب اين است که، اگر
؟ اين واجب را بدون قصد قربت انجام داديم، بعد از انجام آيا مجالکنيم که، آيا تعبدي است يا توصلم که ش در واجب

براي جريان استصحاب هست يا نه؟

هيچ ي از کتب اصول متعرض اين مطلب نشدهاند، غير از مرحوم محقق اصفهان(ره)(در حاشيه کفايه، نهايت الدرايه، جلد
1، صفحه 347) که، متعرض اين مطلب شده که، لقائل ان يقول که، در جاي که ش داريم اين واجب، تعبدي است يا توصل؟

اگر آن را بدون قصد قربت انجام داديم، بعد از انجام ش مکنيم که، آيا آن وجوب که بر ذمه ما بوده و موظف به امتثال آن
بوديم، باق است يا نه؟

بيان مرحوم اصفهان(ره) در اين باره

من عين عبارت مرحوم اصفهان(ره) را يادداشت کردهام، خوب دقت بفرماييد، چون مطلب خيل مهم است. اگر کس گفت:
استصحاب در اينجا جاري است، خوانديد که، استصحاب بر اصاله البرائه عقل و شرع مقدم است و در جاي که استصحاب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


را جاري مکنيم، دير نوبت برائت نمرسد، لذا مطلب ي مقداري مهم است.

(ره) بعد از اين که فرمايش مرحوم آخوند(ره) را که فرموده: بين ما نحن فيه و بين مسئله اقل و اکثر ارتباطمرحوم اصفهان
فرق وجود دارد، نقل کرده، دو وجه براي فرمايش ايشان و جريان اشتغال در ما نحن فيه ذکر کرده و بعد هر دو وجه را مورد

اشال قرار داده و فرمودهاند: «ظهر انه لا مجال ههنا للاشتغال» مجال براي اصاله الاشتغال در اينجا نيست و بايد اصاله البرائه
را جاري کرد.

بعد استدراک کرده فرمودهاند: «نعم استصحاب الوجوب المعلوم» وجوب را که قبلا يقين به آن داريم، استصحاب کنيم که
دامنه و غايتش، «ال ان يقطع بانتفائه»؛ تا زمان است که قطع به انتفاء وجوب پيدا کنيم و زمان يقين پيدا مکنيم که، وجوب

منتف شده است که، «باتيان جميع ما يحتمل دخله ف الخروج عن عهدته»، هر چه را احتمال مدهيم در خروج از عهده وجوب
دخالت دارد، بياوريم. اگر احتمال مدهيم قصد قربت براي خروج از عهده دخالت دارد، آن را هم بياوريم.

بعد فرمودهاند: «لا مانع منه»، مانع از اين استصحاب نيست، «و هو يشف بطريق «الان» ان الغرض سنخ غرض لا يف به
ذات المامور به»، بعد از اين که استصحاب کرديم کشف مکنيم که، غرض که علت جعل وجوب بوده، واقع شده است.

غرض در اينجا، غرض خاص است که در آن، ذات مامور به بتنهاي کفايت نمکند، بله مامور به مقيد به قصد قربت کفايت
مکند و اين استصحاب از طريق برهان «ان» ‐برهان ان، پ بردن از معلول به علت است‐ کشف مکند که «ان الغرض

سنخ غرض لا يف به ذات المامور به».

بعد فرمودهاند: «فالا فبقاء شخص الامر»، اگر کشف ان را کنار گذاريم و بوييم: مولا امري کرده و ما هم عمل را انجام داديم،
اگر بعد از عمل ش کنيم، آيا خصوص اين امر مولا، باق است يا نه؟ «و الا فبقاء شخص الامر مع اتيان متعلقه بحدوده و

قيوده»، شرايط و خصوصياتش را هم بياوريم، اين بقاي شخص امر، «غير معقول فلا يعقل التعبد به»، تعبد به امر غير معقول
نيست، «الا اذا کشف عن کون علته سنخ غرض لا يف به المامور به»، نمتوانيم بوييم: خود امر باق است، مر اين که متعبد

شويم به بقاي غرض که، از راه برهان ان به آن پ مبريم.

وقت که مگوييم: آن غرض باق است، يعن با ذات اين فعل غرض مولا محقق نمشود، بله غرض مولا زمان محقق مشود
که، قصد قربت درش باشد.

دو احتمال در تحرير استصحاب وجوب در کلام اصفهان(ره)

اين را خود اصفهان(ره) در مسئله احتمال داده و فرمودهاند: «استصحاب وجوب لا مانع منه»، بعد اين استصحاب وجوب را
تحرير کردهاند که، مراد استصحاب بقاء غرض است و نه بقاء خود امر، مثلا مولا امري کرده و ش داريم که، آيا اين وجوبش،

وجوب توصل است يا تعبدي؟ عمل را انجام داديم، بعد از آن ش مکنيم که آيا اين وجوب باق است يا نه؟

مرحوم اصفهان(ره) فرمودهاند: اين دو احتمال دارد؛ آيا ش در بقاي امر داريد؟ امر را که با قيود و حدودش انجام داديم و اگر
امري امتثال شد، دير يقين به سقوط آن امر داريم و در اينجا دير بقاي اين امر معقول نيست.

مرحوم اصفهان(ره) در اينجا تعبير کرده به اين که، اگر کس بخواهد بقاي امر را استصحاب کند، نفته: اين استصحاب ممن
نيست، بله فرموده: معقول نيست، براي اين که امر به ي شيئ تعلق پيدا کرده و متعلق را هم انجام داديد، لذا دير خود امر



باق نيست.

پس بايد بياييم روي احتمال دوم و بوييم: مراد از استصحاب وجوب بر مگردد به علت اين امر که بوييم: مولا غرض داشته
و ما با اين فعل که انجام داديم ش مکنيم که، آيا با اين فعل که بدون قصد قربت انجام داديم، غرض مولا باق است يا نه؟
بقاي غرض مولا را استصحاب مکنيم که، نتيجهاش اين است که، بايد فعل را به قصد قربت بياوريد تا اين که يقين پيدا کنيم

که، غرض مولا و آن وجوب منتف شده است.

سوال:...؟
پاسخ استاد: وقت مولا امر کرد، دو يقين داريم؛ ي يقين به صدور و حدوث امر و دير اين که يقين به وجود غرض داريم،

چون اگر مولا غرض نداشته باشد، امر نمکند. وقت مولا امر مکند که، بوسيله اين امر مخواهد ملف را تحري کند که،
غرض مولا را محقق کند.

 ي از علل و راههاي سقوط امر، اتيان متعلق است، وقت متعلق را آورديد، دير يقين داريد امري باق نيست، اما غرص قيدي
است که بحسب ظاهر در متعلق وجود ندارد، حال يا روي مبناي مرحوم آخوند(ره) امان اين قيد نيست و يا روي مبناي ديران

امان اين قيد نبوده، اما بحسب ظاهر اين قيد وجود ندارد و احتمال مدهيم که، اين قيد در غرض مولا دخالت داشته باشد،
اينجا يقين سابق داريم و ش لاحق.

موقع که مولا امر کرد، يقين داريم به اين که مولا غرض دارد، حال که اين فعل را بدون قصد قربت انجام داديم، ش مکنيم
دارد که يقين سابق را استصحاب کنيم و بقاي غرض مولا را در اينجا بايد ي الکه آيا غرض مولا محقق شد يا نه؟ چه اش

کاري بنيم که يقين پيدا بنيم به اينه غرض مولا محقق شده است و آن اين است که هرچه که احتمال دهيم.

سوال:...؟
پاسخ استاد: نمخواهيم قصد قربت را استصحاب کنيم، چون قبلا يقين به دخالت قصد قربت نداشتيم، مخواهيم بوييم: يقين

داريم که مولا غرض دارد، مگوييم: وقت مولا امر کرد، به دو چيز يقين داريم؛ ي يقين به امر مولا و ديري به اين که اين
مولا حيم است و لذا غرض دارد، پس اگر فعل را بدون قصد قربت آورديم، ش مکنيم که آيا آن غرض مولا باق است يا

نه؟

منشاء ش در ما نحن فيه

منشاء ش اين است که، آيا قصد قربت در غرض مولا دخالت دارد يا نه؟ نه يقين به دخالتش داريم و نه يقين به عدم دخالتش،
نمدانيم و احتمال مدهيم که قصد قربت در غرض مولا دخالت داشته باشد. پس اگر دخالت داشته باشد، بحسب واقع هنوز

غرض مولا باق است و اگر دخالت نداشته باشد، غرض مولا تمام شده، الان ش داريم، استصحاب مگويد: بقاي غرض مولا
را استصحاب کن.

سوال:...؟
پاسخ استاد: اگر در قصد قربت متوانستيم اصل جاري کنيم که، اصل اين است که اعتباري ندارد، اين ش را هم مگفتيم

که» مسبب از آن هست و اينجا جاي ش سبب و مسبب بود، مگفتيم: ش در سبب، يعن آنچه که سبب مشود در اين که،
آيا اين غرض باق است يا نه؟ دخالت و عدم دخالت قصد قربت است. اگر اصل در قصد قربت جاري کنيم، دير با اجراي

ش در سبب، نوبت به ش در مسبب نمرسد.



بين منشا ش و بين اين که ش سبب باشد فرق وجود دارد، مگوييم: چرا ش مکنيد که، در اينجا غرض مولا باق است
يا نه؟ ميويند: براي اين که ش داريم که، آيا قصد قربت در غرض مولا دخالت دارد يا نه؟

دخالت قصد قربت سبب براي غرض نيست، در اينجا اصلا رابطه بين اين دو، رابطه سبب و مسبب نيست، در مسئله آب کر،
گذاريد، شدر آن م لباس نجس دو قاشق از اين آب را برداشته، الان ي قبلا کر بوده، بعد کس است، آب و مسبب سبب

مکنيد که آيا اين لباس نجس پاک شده است يا نه؟

اگر اين آب کر باشد، اين لباس نجس پاک مشود و اگر کر نباشد، اين لباس نجس پاک نمشود، پس کر بودن علت براي
تطهير لباس است و کر نبودن علت براي عدم تطهير لباس، لذا سبب و مسبب است، اما در ما نحن فيه منشاء ش اين است

که، ش داريم که قصد قربت دخالت دارد يا نه؟ اما علت نيست و اينجا رابطهاش سبب و مسبب نيست.

سوال:...؟
پاسخ استاد: برائت علم نمآورد و از اصول محرزه نيست، بله تنها معذريت مآورد و در اصول  خوانديد که، استصحاب

مقدم بر برائت است، يعن اگر در جاي، هم برائت و هم استصحاب هم جاري شد، استصحاب مقدم است.

اين بيان دقت کنيد، مگويد: وقت مولا امر کرد، شما دو يقين داريد ‐البته در توضيح فرمايش مرحوم اصفهان(ره) عرض
مکنم‐ ي يقين به صدور امر مولا و ديري يقين به اين که مولا غرض دارد.

يقين به امر را کنار گذاريد، بعد از انجام عمل ش داريد که آيا قصد قربت درش دخالت دارد يا نه؟ وقت بدون قصد قربت
انجام داديد، ش مکنيم غرض مولا با اين عمل بدون قصد قربت محقق شد يا هنوز باق است؟ پس ش داريم در بقاي

غرض و يقين به وجود غرض، پس يقين سابق و ش لاحق داريم، بقاء غرض را استصحاب مکنيم.

 استصحاب بقاي غرض مگويد: بايد عمل انجام دهيم که، يقين به انتفاء وجوب پيدا کنيم و غرض تحقق پيدا کند و آن اين
است که، هرچيزي را که احتمال مدهيم در مامور به و غرض مولا دخالت داشته باشد، بايد اتيان کنيم.

اين بيان تقرير استصحاب بود، چون استصحاب است که خيل از جاها جريان پيدا مکند، لذا تعرضش در اينجا لازم بود که،
اين فرمايش مرحوم اصفهان(ره) بياوريم و مورد بحث قرار دهيم.

مرحوم اصفهان(ره) بعد از اين که اين استصحاب را مطرح کرده، سه احتمال در مستصحب داده است که، مطالعه بفرماييد.
سع کنيد نهايه الدرايه مرحوم اصفهان(ره) را در مباحثه خارجتان بياوريد و رويش بحث کنيد. خيل تحقيقات و مطالب مهمه

در آن وجود دارد که، ديران هم از آنجا گرفتهاند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


