
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آیات الاحام » ناح »

در تاریخ ۲۳ تیر ۱۳۸۸

ناح
جلسه 47 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نسبت به اين كلمه ما طاب لم من النساء عرض كرديم كه مشهور معنا كردهاند به اينه طاب به معناي حل است؛ ما حل لم
من النساء. در مقابل برخ مانند فخر رازي طاب را به معناي همان طيب نفس معنا كرده و گفت است كه فل اول حمل تيب

عل استطاع نفس و ميل القلب. كلمه طاب را معنا كنيم بر آنچه كه نفس ميل به او دارد و مورد تمايل نفس است. گرچه دو
دليل كه فخر رازي اقامه كرد بر اينه طاب به معناي حل در اينجا نمتواند باشد آن دو دليل را ما مورد مناقشه قرار داديم إن ما

ظاهر اين است كه اصلا طيب اين چنين نيست كه معناي لغوي او به معناي حلال باشد. اگر طاب در لغت به معناي حل آمده
باشد آنوقت اين كلام مشروح كلام صحيح مشود و اگر به معناي حل نيامده باشد خوب ما روي چه ملاك بياييم كلمه طاب را

به معناي حل در اينجا معنا كنيم. در برخ آيات قرآن اين تعبير است كه خداوند طيبات را براي شما حلال كرده و خبائث را
حرام كرده؛ يحرم عليهم الخبائث و از آنطرف حلال فرموده طيبات را بعض از آيات قرآن اين مضمون را دارد. خوب اين تعبير
كه بوييم خداوند حلال كرده طيبات را، اين اگر طيب را به معناي حلال بيريم معنايش اين است كه خداوند حلال را براي شما

حلال كرده! ظاهر اين است كه طيب يعن آنچه كه موافق با نفس است به حسب فطرت به حسب آن غريزه واقع كه در نفس
انسان قرار داده شده. انسان آنچه كه منافرت با نفس انسان دارد از خبائث است. مثلا لجن يا سمومات يا آنچيزهاي كه از بين

رفته يا از اين قبيل كه منافرت با نفس دارد و نفس اوليه انسان به حسب طبيع ميل به آن ندارد اين ازش تعبير به خبيث
مشود. و طيب يعن آنچه كه نفس انسان به حسب اول تمايل به او دارد. بنابراين اين كلمه طاب در اينجا را ما مشل است كه
كه بر رد حل آورد جواب داديم، إن ما حرف اصل ه آن دو دليلحمل بر حل كنيم و در نتيجه همان كلام فخر رازي را ولو اين

اين است كه حل نه در لفت يعن طاب و نه در استعمالات قرآن كلوا من طيبات ما رزقناكم؛ يحرم عليهم الخبائث؛ و بعد
مفرمايد حلال كرد بر شما طيبات را. اينها بيشتر استعمال شده است در آنچه كه نفس انسان به حسب ذات و فطرت ميل به

آن دارد، آنوقت چون نفس مرد و طبيعت مرد به حسب اول تمايل به زن دارد و نياز به زن دارد خداوند مفرمايد كه فنحوا ما
طاب لم من النساء؛ آنچه كه براي شما طيب است، يعن مورد ميل نفس شماست از ميان زنان. به عبارتٍ اخري اين من النساء

و ثلاث و رباع. شما طاب را بخواهيد به معناي حل آنچه كه شما تمايل داريد از زنان حالا مثن براي ما طاب است يعن بيان
بيريد يا بايد در لغت معنا شده باشد يا در خود قرآن. در خود قران در موارد زيادي كلمه طيب استعمال شده به معناي حلال

نيست. م رسيم به اين كلمه مثن، وثلاث و رباع و اين را معنا كنيم و بعد كه اين را معنا كرديم و إن خفتم ان لا تعدلوا فواحد؛
آن را هم بايد بحث كنيم كه اگر كس خوف دارد بيش از ي ازدواج كرد باطل است بر طبق آيه شريفه يا اينه نه باطل نيست.
كلمه مثن اين معدول است و از الفاظ اعداد است. مثن به معناي إثنين إثنين است. معدول إثنين مشود مثن . معدول ثَلاث

ثَلاث مشود ثُلاث و معدول اربع اربع مشود رباع و معدول هم كه مدانيد از الفاظ غير منصرف است كه ي از جهات غير
منصرف همين معدول بودنش است. اين از الفاظ اعداد. مثن يعن اثنين اثنين. ثلاث يعن سهتا سهتا، رباع هم يعن چهارتا

.چهارتا. اولين بحث در اينجا اين است كه اين واو در اينجا به چه معناست. واو معناي اوليه واو جمع است. جاء زيدٌ و امر
يعن وييم مثنرا داشته باشد اگر ب را دارد؟ خوب اگر معناي جمع هر دو آمدند. آيا واو در اينجا همان معناي جمع يعن
اثنين، ثلاث يعن ثلاث، دو و سه مشود پنج و چهار مشود نُه. اگر بوييم خوب نه مثنا معدول اثنين است يعن دوتا دوتا

مشود چهار؛ و شش، ده؛ و هشت، هجده؛ و عجيب اين است كه در ميان قدماي از زيديه طائفهاي هستند به نام قاسميه. حالا
قاسميه هم شايد ي از اولاد زيد بوده، حالا اولاد با واسطه يا ب واسطه به آنها نسبت دادهاند كه به استناد به اين آيه شريفه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/95
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/55
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


گرفتن نه زن جايز است. برخ ها هم گفتهاند نه، آنها حت تا هجده زن را هم جايز مدانند. إن ما اين يك نسبت است كه خود
بزرگان زيديه از اين نسبت تبري جستهاند . گفتهاند ما اصلا چنين حرف را نداريم و از آن زمان علماي از اهل سنت مثل همين
صاحب معجم البير و تفسير معجم طبران كه متوف 360 هجري است در تفسيراش مگويد: و قال بعض الروافض كانه يجوز
التزويج زائدتاً عل الاربع ال تسع او ال ثمانية عشر. در حاليه اصلا چنين چيزي نيست و همينطور كه زمان پيش رفته است
آمده تا اين كتب اخير مفسرين اهل سنت، اصلا دير بعضش را هم انداختهاند و مگويند روافض زائد بر چهارتا جايز است،

نسبت مدهند به همه شيعه. خوب اين يك اتهام است مانند ساير اتهإن مات كه بلد هستند و براي اينه قدرت مقابله با متب
حق را ندارند دنبال اين هستند كه يك اتهإن مات را به مذهب اهل بيت عليهمالسلام بزنند. مثل مسئله تحريف كه در اين مسئله
اولين كس كه قائل به تحريف قرآن بوده خود خليفه دوم بوده است. خليفه دوم ادعا كرد در زمان پيامبر آيهاي در قرآن بوده:
الشيخ والشيخ اذا زنيا فرجموهما البتة. و بعد اين آيه حذف شده است. آيه معروف به آيه رجم است كه عمر ادعا كرده اين در

قرآن بوده و بعداً تحريف شده و بعض از موارد دير. ببينيد قرطب كه خوب تفسير قرطب بيشتر هم در آيات الاحام هم
.اباحة تسع عل و ثلاث و رباع لا يدل مثن گويد اعلم أن هذا العدد يعندارد در جلد پنجم صفحه 17 در آنجا م مطالب خوب
دلالت بر جواز نه تا زن ندارد، كما قاله من بعدَ فهمه للتاب والسنه و أعرض إن ما كان سلف هذه الامة و زَعم أنّ الواو جامعه

و اَزَد ذالك. مگويد كس كه فهمش از قرآن و سنت دور است و از كلام سلف اعراض كرده و گفته واو در اين آيه واو جمع
است و آمده تأييد آورده كه پيامبر هم نه تا زن گرفته و بعد مگويد: والذي سار ال هذه الجهاله و قال هذه المقاله الرافضه. در

حاليه از ميان فقهاي إن ماميه از سيد مرتض و قبل از سيد مرتض و بعد از سيد مرتض احدي از فقهاي ما اين فتوا را
ندادهاند كه زائد بر اربع جايز است. به قوم از زيديه يعن گروه از زيديه نسيت دادهاند آن هم علماي زيديه تبري جستهاند از
اين مطلب و گفتهاند اين نسبت، نسبت باطل است و بعد مگويد: و ذهب بعضهم ال أقبح من ذلك، بعضشان قبيح تر از آن
حرف زدهاند فقالوا باباحة الجمه بين ثمان عشره. بين هجده تا و هذا كله جهل بالسان ولغه و مخالفة لاجماع الامة. خوب حالا

نته اول اين است كه اين نسبت يك افترا است. شما فتاواي فقهاي ما را ببينيد. هيچ فقيه پيدا نمكنيد كه فتوا داده باشد به اين
كه زائد بر اربع جايز است. حالا با قطع نظر از اين مطالب كه اينها دارند اين مثن دلالت بر اثنين اثنين دارد. آنوقت معناي آيه
چيست؟ معناي آيه اين است كه فنحوا ما طاب لم من النساء. حالا باز قبل از اين اينه اين را ذكر كنيم وقت دارد اين را بيان

گويد: والواو هنا به معنا او بلا خلاف. يعندر تهذيب ج 7 ص 294 م گويد: و زعم أن الواو جامعة، شيخ طوسكند مم
خلاف اصلا بين ما شيعه نيست. البته ما الان واو را به يك معناي ديري خواهيم كرد به معن أو نيست به نظر ما، ول كس كه
بيايد بويد واو براي جمع است يعن دوتا و سهتا و چهارتا كه بشود نه تا يا چهارتا و ششتا و هشتتا كه بشود هجده تا احدي

از علماي إن ماميه چنين مطلب را نفتهاند. اگر واو را در اينجا به معناي جمع گرفتيم، يا نه مشود يا هجده تا اينجا دو احتمال
است. احتمال سوم در آيه اين است كه واو به معناي أو باشد، خوب اگر به معناي او باشد معنايش چيست؟ يعن يا دوتا يا سه

تا يا چهارتا. اين به حسب ابتداي خوب مگوييم مردها يا دوتا زن بيرند يا سه تا يا چهارتا گرچه اين دير آنه احتمال بر زياد
بر چهار تا درش باشد معنا ندارد إن ما وقت مگويد أو يك معناي كه در اينجا به ذهن مآيد يعن مرها ي از اينها را اختيار
بايد بنند. يا دو تا يا سه تا يا چهار تا، اگر يك مردي دو تا گرفت دير سه نبايد بيرد، اگر يك مرد سه تا گرفت دير نمتواند

چهار تا بيرد. در حاليه اين هم خلاف فقه است، مرد متواند دوتا بيرد بعد كه دوتا دارد اضافه كند سه تا بيرد، وقت سه تا
گرفت اضافه كند چهار تا بيرد. چه بايد در اينجا بياييم بيان كنيم؟ بايد در اينجا بوييم واو به معناي همان جمع است نه اينه
بياييم واو در اينجا به معناي أو است. نه واو به معناي تخيير و به معناي أو نيست إن ما چون خطاب آيه فنحوا نسبت به جميع

است آيه در مقام توزيع نسبت به نوع رجال است. كلام را عرض مكنم كه صاحب كتاب مسالك الافهام دارد، مفرمايد: و
معنا هل متبادر ال الفهم، ألإذن لجميع الناكحين الذين يريدون الجمع بين النساء عن ينح كل واحد منهم ما شاء من العدد،

متفقين او مختلفين. خطاب به جمع است. فنحوا ما طاب لم من النساء كه ديروز عرض كرديم بدل مطاب است. به جميع
مفرمايد دوتا دوتا يا سهتا سهتا يا چهارتا چهارتا. اين دوتا دوتا را اول روشن كنيم. اگر يك مال مثلا يك صدهزار درهم است

به هر نفر دو نفر. درهيمن درهمين يعن نيم. درهمين درهمين يعنآمد گفت اين صدهزار درهم را درهيمن درهمين تقسيم ب كس
در همه هر نفري هم دو درهم. اينجا خطاب به جميع است، هر كس كه مخواهد ناح كند جايز است كه يا دوتا بيرد، خوب
دوتا دوتا يعن زيد دوتا بيرد، امر دوتا بيرد، بر دوتا بير، هر كدام ي از ناكحين دوتا بيرد. دوتا دوتا معنايش اين است



زيد، امر، بر هر كدام دوتا. و ثلاث هر كدام خواستند سهتا بيرند و رباع هر كدام خواستند چهارتا بيرند يعن دارد مگويد
لل واحد من الناكحين عن ينح إن ما دوتا إن ما سهتا و إن ما چهارتا. اول معنا را خوب روشن كنيم. آيه در مقام اين است

مخواهد بفرمايد هر كس كه مخواهد ناح كند. دوتا إن ما يعن هر كدام ي از اين ناكحين متواند دوتا بيرد متواند سهتا
بيرد متواند چهارتا بيرد و مشود مختلف هم باشد. يعن زيد دوتا بيرد امر سه تا و بر هم چهار تا بيرد. ببينيد ما بايد

يرد و هر كسبخواهد سهتا ب يرد هركسكه بخواهد دو تا ب شود. يك صورت كه هر كستمام اين صور را ببينيم چطور م
بخواهد چهار تا بيرد، اين يك.

يك صورت مختلف، يعن زيد دوتا، امر سهتا بر چهار تا. آيه اگر اين را بخواهد برساند دير أو معنا ندارد. اگر بوييم واو به
حق ر به صورت مختلف كسهمه ناكحين يا دوتا يا سهتا يا چهارتا. دي شود. يعنمعناي أو است فقط همان صورت اول م

ندارد. اگر واو را به معناي أو بيريم معناي أو اين است كه هر كدام ي از ناكحين يا دو تا يا سه تا يا چهارتا. تخيير اگر بوييم
وييم تو زيد يك نفري آو هم يند، تخيير در اينجا معنا ندارد. بتواند اين كار را بتوي زيد يا دوتا يا سه يا چهارتا خوب اين م
از آنها را اختيار مكند اشال ندارد. اما اگر گفتيم مثلا سه تا مرد، مگوييم اين سه تا مرد إن ما مثن  أو ثلاث أو رباع اينجا
تخيير به حسب افراد وقت توزيع مشود يعن همه اينها يا دوتا يا سه تا يا چهارتا. پس ببينيد اين صورت كه مخواهيم بوييم
لل من الناكحين عن ينح هر چ دلش خواست چه دوتا چه سه تا چه چهارتا و بطوري كه ناكحين مختلفين بشوند، يعن زيد
دوتا بيرد، امر سه تا، بر هم چهار تا بيرد. اگر واو را به معناي او بيريم اينجا را شامل مشود يا نه؟ اگر گفتيم واو در آيه

شريفه به معناي أو است، خوب به معناي أو شد، شما سه نفر، يا دوتا، يا سه تا، يا چهار تا. ظهور در متفقين ندارد؟ يعن ي از
اينها را شما بايد اختيار كنيد. شما سه نفر يا دو تا، يا سه، يا چهارتا، يعن هر سه تون يا دوتا بيريد، هرسه تون سه تا بيريد،

هرسه تون چهار تا بيريد. اختلاف نمشود باشد. اگر واو به معناي أو باشد چنين نتيجهاي دارد در حال كه ما مدانيم اين را
خداوند تبارك و تعال مخواهد بفرمايد ناكح متواند دو تا بيرد، ناكح دوم سه تا بيرد، ناكح سوم چهارتا بيرد، اگر ناكح اول

دوتا گرفت دوم سه تا سوم چهار تا، اينجا أو است يا واو است؟ اينجا جمع است يا تخيير؟ جمع است. اينجا بين اعداد جمع
شده، جمع در اينجا معنايش نسبت به شخص واحد نيست. اگر بوييم جمع نسبت به شخص واحد است يعن يك شخص واحد

دوتا بعلاوه سهتا بعلاوه چهار تا كه مشود نه تا جمع نسبت به اشخاص متعدده است.
الواو للجمع أما به نسب ال اشخاص متعددين. به نسب ال اشخاص متعددين اگر زيد دوتا دارد امر سه تا دارد بر چهارتا

متوانيم بوييم زيد دوتا و امر سه تا و بر چهارتا جمع هم است. يعن نتيجه عرض ما اين مشود كه اين اعداد توزيع هستند
نسبت به اشخاص مختلف.

يعن شما اگر الواو للجمع را به نسب ال شخص واحد بيريد اشال قرطب پيش مآيد و ما هم مگوييم هيچ فقيه از فقهاي
اماميه اين حرف را نزده. اف لم لإفتراعم. هيچ فقيه اين حرف را نزده كه يك نفر مسلمان متواند دو و سه و چهارتا زن

بيرد كه مشود نه تا.
قرينه عرض ما خطاب جمع فنحوا است. چون شارع دارد با جمع صحبت مكند. فنحوا وقت خطاب به جمع است، مثن و
ثلاث و رباع هم نسبت به جمع است، يعن يتون دوتا، يتون سهتا، يكتون چهارتا جمع هم در اينجا معنا پيدا مكند. اشال

تخيير اين است كه اگر واو براي تخيير باشد معنايش اين است كه همه مردها يا دوتا يا سهتا يا چهارتا، در حاليه ما مدانيم
تواند چهارتا. كدام فقيه شيعري متواند سهتا، ديشان م تواند دوتا، يشان م دانيم همه ناكحين ياينطور نيست. ما م
آمده گفته تمام رجال يا دوتا يا سه تا يا چهارتا؟ هيچ كس اين حرف را نزده است. اگر خطاب به شخص واحد بود مثلا يا سن

كس آمده اينجا ما دوتا سيب، سه تا سيب و چهار سيب گذاشتيم اينجا. مگوييم تو يا اين دو سيب را بر دار يا سه سيب يا
چهار سيب. اين تخيير معنايش اين است كه تو متوان ي از اينها را برداري. تو نمتوان بوي دوتا راهم برمدارم سه تا را
هم برمدارم، نَه. أو لتخيير. مگوييم ي از اينها را. حالا اگر اين دوتا سيب سهتا سيب چهارتا سيب سه نفر باشند به اين سه
نفر مگوييم كه كلوا مثن و ثلاث و رباع يعن هر كدام خواستيد دوتاي برداريد، هر كدام خواستيد سه تاي برداريد و هر كدام

خواستيد چهارتاي. خيل معناي لطيف دارد آيه يعن واقعاً انسان وقت بفهمد و اگر خدا لطف كند كه انسان كلمات خدا را



بفهمد بسيار ظرافت و دقت به كاربرده شده است. ببينيد آنهاي كه مگويند آيه دلالت بر نُه تا دارد خوب ي از اشالات دارد
اين است كه خدا نمفرمايد فنحوا تسعتاً من النساء؟! مثن ثلاث رباع اينها را چرا آورده است؟ اينها نته دارد. نتهاش اين

است كه نسبت به جميع ناكحين هر كدام متوانند يا دوتا يا سه تا يا چهار تا هركدام و وقت نسبت به جمع شد متوانيم بوييم
الواو للجمع. يعن زيد آمده دوتا گرفته امر آمده سه تا گرفته بر آمده چهار تا گرفته الواو للجمع هم معنا پيدا مكند. اينها ناح
كردهاند دوتا و سه و چهارتا را. عرف هم همين را مفهمد. من همين مثال كه براي شما زدهام عرف غير از اين را مگويد؟ من

همه عرضم وقت روشن مشود كه شما اگر مخاطبتان مفرد بود مگفتيم خوب يا اين دو سيب يا سه تا يا چهار تا را بردار و
اگر آنجا واو را براي جمع بيريم بوييم دوتا و سه تا و چهار تا را بردار يعن نه تا را بردار اما وقت اين خطاب يعن فنحوا

يعن خطاب به مجموع و جميع ناكحين است يعن كل واحد من الناكحين يعن هر كدام متوانند دو تا را بردارند متوانند سه تا
بردارند و متوانند چهار تا را بردارند اما وقت ي از سه نفر آمد دوتا زن گرفت ي سه تا و ي چهار تا واو للجمع اينجا معنا

پيدا مكند. پس به نظر ما اين واو براي جمع است و آنچه كه مرحوم شيخ و اينها كه در تهذيب فرمودهاند البته در خلاف هم
دارد در خلاف ج 4 ص 294 مفرمايد لأن المراد بالواو أو. اگر شيخ مخاطب را كه جميع است دقت مفرمود، چنين مطلب را

نمفرمود.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


