
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 60 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کرديم که مرحوم محقق نائين(قدس سره شريف) فرمودهاند: تقابل بين اطلاق و تقييد، عدم و مله هست که اگر در
موردي تقييد محال شد، اطلاق هم محال مشود و نتيجه گرفتهاند که در ما نحن فيه هم چون اخذ قصد امر در متعلق محال

است، تقييد متعلق و قصد امر هم محال است.

در نتيجه اطلاق هم محال مشود و نمتوانيم براي اين که اثبات کنيم که، اين واجب که ش داريم، تعبدي هست يا توصل، به
اصالة الاطلاق و اين اصل لفظ، براي توصل بودن نمتوانيم استدلال کنيم.

نقد و بررس نظريه محقق نائين(ره)

مرحوم آقاي خوي(قدس سره) در اين که تقابل بين اطلاق و تقييد، عدم و مله باشد، به استادشان مرحوم نائين(ره) اشال
کرده و فرمودهاند: بين مقام ثبوت و اثبات بايد تفصيل دهيم، تقابل اطلاق و تقييد در مقام اثبات عدم و مله هست، اما در مقام

ثبوت عدم و مله نيست، بله تقابل تضاد است.

نقد و بررس اشال مرحوم خوي(ره)

در اشال به فرمايش ايشان عرض کرديم که، آنچه محل بحث و نزاع است، مقام اثبات است. مخواهيم ببينيم در مقام اثبات،
آيا اطلاق که فقيه بتواند به آن اطلاق براي توصليت استدلال کند، وجود دارد يا نه؟ در حقيقت عرض کرديم که مساله اطلاق و

تقييد در مقام ثبوت از دايره نزاع خارج است.

عجيب اين است که، ايشان در چند صفحه بعد، درست عس اين مطلب را که عرض کرديم فرمودند: آنچه که داخل محل نزاع
است، اطلاق و تقييد به لحاظ مقام ثبوت است، يعن به لحاظ مقام ثبوت مخواهيم ببينيم که، آيا قصد قربت در غرض مولا

دخالت دارد يا نه؟ اما اطلاق و تقييد به لحاظ مقام اثبات از محل نزاع خارج است.

ما هرچه فر کرديم که، چرا ايشان اين مطلب را فرمودهاند، به نتيجه اي نرسيديم. واقع اين است که اطلاق و تقييد به لحاظ مقام
اثبات داخل در محل نزاع است، براي اين که مخواهيم ببينيم که، آيا اصالة الاطلاق را نسبت به کلام متلم و مولا متوانيم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جاري کنيم يا نه؟

اگر بتوانيم اصالة الاطلاق را نسبت به کلام متلم جاري کنيم، نتيجه اين مشود که، اين واجب، واجب توسل هست، اما اگر
نتوانيم جاري کنيم، يعن از اين راه اطلاق، دير نمتوانيم توصليت را اثبات کنيم.

عل اي حال وقت فرض محل نزاع را خوب تحرير مکنيم، نزاع در وجود اطلاق و تقييد به لحاظ مقام اثبات است،  به لحاظ
اين که گفتيم: اصالة الاطلاق و اجراي آن، امري است که مربوط به مقام اثبات است.

بعلاوه اين ادلهاي را که مثل مرحوم نائين(ره) و ديران بر استحالهي تقييد ذکر کردهاند، استحاله در مقام اثبات است و در اين
که ثبوتا قصد قربت ممن است، در غرض مولا دخالت داشته باشد، کس ترديدي ندارد. آنچه که هست اين است که، آين در

مقام اثبات مولا متواند قصد قربت را در متعلق اخذ کند يا نه؟

دو دليل مرحوم خوي(ره) بر اين که نزاع به لحاظ مقام اثبات است

بنابراين با اين که خود ايشان تصريح به خلاف اين مطلب کرده و فرمودهاند: نزاع در اطلاق و تقييد به لحاظ مقام ثبوت است و
نه به لحاظ مقام اثبات.

فرمودهاند: به دو دليل نزاع در اطلاق و تقييد، به لحاظ مقام اثبات است؛ ي دليل اين که اجراي اصالة الاطلاق لفظ، به عنوان
ي اصل لفظ، مربوط به عالم اثبات است و ما در عالم ثبوت که اصالة الاطلاق جاري نمکنيم. اصالة الاطلاق مربوط به اين

کلام و دليل است که از طرف متلم وارد شده که، به نسبت به اين کلام اصالة الاطلاق را جاري مکنيم. اما اصالة الاطلاق در
مقام ثبوت راه ندارد.

دليل دوم هم اين است که، آن ادلهاي را بر استحاله قائم شد، ولو اينه در همه آن ادله مناقشه کرديم، اما آن ادله، استحاله در
مقام اثبات را براي ما ثابت مکند، اما ربط به مقام ثبوت ندارد.

نقد و بررس اين کبري که «اذا استحالت تقييد، استحالت اطلاق»

از اين مطلب که بذريم، مرحوم آقاي خوي(قدس سره الشريف) بحث ديري هم با استادشان مرحوم نائين(ره) داشته و
فرمودهاند که: سلمنا که تقابل بين اطلاق و تقييد، تقابل بين عدم و مله است، اما اين کبراي را که شما فرمودهايد که: «اذا

استحالت تقييد، استحالت اطلاق»، ما قبول نداريم.

شما(مرحوم نائين(ره)) فرمودهايد: اگر تقييد محال شد، اطلاق هم محال مشود که، اين را هم قبول نداريم.

در حقيقت مرحوم آقاي خوي(قدس سره) دو ادعا داشتهاند؛ ي ادعا بطلان فرمايش استادشان مرحوم نائين(ره) است که،
ملازمهاي بين اينها نيست و نمتوانيم بوييم: اگر تقييد محال شد، اطلاق هم محال است.

دعواي دوم اين است که به نظر ما، اگر تقييد محال شد اطلاق واجب مشود و ضرورت دارد که، درست نقطهي مقابل حرف
مرحوم نائين(ره) است.



اشالات مرحوم خوي(ره) بر ملازمه استحاله تقييد و اطلاق

.جواب حل داريم و ي جواب نقض (ره) فرمودهاند: يابطال فرمايش نائين اما براي ادعاي اول، يعن

جواب نقض مرحوم خوي(ره)

در جواب نقض سه مورد مثال زدهاند که در اين سه مورد تقابل عدم و مله هست، اما اينچنين نيست که اگر مله محال شد،
عدم آن هم محال شود.

در مثال اول فرمودهاند که: م دانيم که انسان اگر بخواهد علم به کنه ذات خداوند پيدا کند محال است، حت براي اولياء، ائمه و
پيامبر ما(صلوات اله عليهم اجمعين) هم علم به کنه ذات خدا محال است، تقابل بين علم و جهل، تقابل عدم و مله است، لذا

هيچ وقت نمگوييد که: آيا اين جدار عالم است يا جاهل؟

جهل را در موردي مگويند که، قابليت علم باشد و ديوار قابليت اين که علم داشته باشد ندارد. لذا نم توانيم بوييم که:
«الجدار جاهل». کما اينه نمشود گفت که: «الجدار عالم». اما در انسان، چون قابليت دارد، متوانيم بوييم: «عالم يا

.«جاهل

حالا در مورد خدا که، علم به کنه ذات خدا محال است، مشود مله، چون در تقابل عدم و مله، عنوان وجودي را مله
مگويند و به عنوان عدم عدم مله مگويند. در اينجا مگوييم: علم به کنه ذات خدا محال شد، پس جهل هم محال است. در
حال که هيچ کس اين حرف را نم زند و همه مگويند علم به کنه ذات خدا محال است، اما جهل به ذات خدا ضرورت دارد،

يعن ما بالضرورة، بما اين که در حدود امانيت خودمان محصور و محدود هستيم، نسبت به ذات خدا بالضرورة جاهليم و علم
به ذات خدا براي ما محال است.

در مثال دوم فرمودهاند که: در مورد انسان مگوييم که: طيران در سماء برايش محال است و حال که قدرت بر طيران در سماء
ندارد، ولو اينه اين استحاله، استحالهي عقل نيست، بله استحاله عادي است، از آن طرف هم بوييم که: عجز از استحاله هم

محال است.

نسبت بين قدرت و عجز، عدم و مله است، نمگوييم که: اين ديوار «قادر عل الحرکة» است، کما اينه نمگوييم: «عاجز
عل الحرکة». در مورد جدار، قدرت و عجز وجود ندارد. پس در نتيجه تقابل بين قدرت و عجز، عدم و مله هست، عجز در

موردي هست که، قابليت باشد. قدرت مشود مله و عجز مشود عدم مله.

در اينجا مله که قدرت بر طيران در سماء است، محال است، در حال که عدمش براي انسان که عجز است، نه تنها محال
نيست، بله ضرروت دارد.

در مثال سوم فرمودهاند که: حفظ جميع کتب براي انسان عادتا محال است. پس حالا که حفظ جميع آنها محال شد، بوييم:
حفظ ي صفحه از کتاب هم محال م شود. در حال که حفظ ي صفحه از کتاب، يا ي کتاب براي انسان محال نيست.

فرمودهاند: حفظ کردن و حفظ نردن، تقابلشان عدم و مله است، لذا اگر گفتيم که: حفظ جميع کتب محال است، بايد حفظ
ي کتاب هم محال باشد، در حال که حفظ ي کتاب محال نيست.



جواب حل مرحوم خوي(ره)

تقابل را به عنوان ي ي ،را به اشتباه انداخته اين است که، در هر تقابل فرمودهاند که: آنچه که مرحوم نائين در جواب حل
مورد خاص مطرح مکند.

بعبارة اخري عدم و مله، با تقابل سلب و ايجاب فرق دارد و فرقش اين است که، در سلب و ايجاب، قابليت مطرح نيست، مثلا
مگوييم انسان و لا انسان که، حجر، لا انسان است. جدار، لا انسان است. سماء، لا انسان است. اما در اين لا انسانها، دير

قابليت مطرح نيست.

اما در تقابل عدم و مله، قابليت مطرح است، يعن مگوييم: علم و جهل، يعن در موردي که قابليت براي علم وجود دارد، اگر
.«گوييم: «جاهلانسان که قابليت براي علم دارد، اگر به دنبال علم نرود، م ،«گوييم: «جاهلعلم نداشت، م کس

فرمودهاند: اين قابليت را اگر قابليت شخصيه نسبت به ي مورد خاص در نظر بيريم، اين فرمايش شما(مرحوم نائين(ره))
درست است که، اگر تقييد محال شد، اطلاق هم محال است، اگر مله محال شد، عدم مله هم محال است.

در حال که اين قابليت مختص به قابليت شخصيه نيست، بله گاه اوقات، قابليت به لحاظ صنف، يا نوع و يا جنس در نظر
گرفته مشود که، در اين صورت دير اين ملازمه هم به درد نمخورد. مثلا مگوييم: انسان در نوع موارد قابليت تعلق علم

دارد و به نوع امور متواند علم پيدا کند، حال اگر علم پيدا نرد، مشود جاهل.

مگوييم: تقابل بين علم و جهل، عدم و مله هست، اما به لحاظ قابليت نوع، يعن نوع موارد، دير وقت قابليت را به لحاظ نوع
در نظر گرفتيم، مگوييم: به لحاظ نوع قابليت وجود دارد.

 اما اگر به لحاظ ي مورد خاص در نظر بيريم و بوييم: علم به کنه ذات باري تعال، خب انسان قابليت اين را ندارد که علم
به کنه ذات باري پيدا کند. اگر اين علم محال شد، نم توانيم بوييم: جهلش هم محال است، براي اين که قابليت را بايد به لحاظ

نوع در نظر گرفت.

بعد مرحوم آقاي خوي(قدس سره ) ي ادعاي هم خودشان داشته فرمودهاند: به نظر ما «اذا استحالت التقييد وجب الاطلاق»
که ان شاء اله فردا توضيحش را مدهيم.

به محاضرات صفحه 174و 175 و 176و 177 مراجعه کنيد و فرمايشات ايشان را ببينيد که آيا اين اشال که به مرحوم
نائين(ره) کردهاند، وارد است يا نه و همچنين ادعاي که خودشان داشتهاند، درست است يا نه؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


