
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 59 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

فرمايش مرحوم نائين(ره) و اشالات که مرحوم آقاي خوي(ره) بر ايشان وارد کرده را ملاحظه فرموديد.

 بالاخره ببينيم در اين بحث، آيا اخذ قدر جامع در متعلق امان دارد يا نه؟

اشال استاد محترم بر فرمايش مرحوم نائين(ره)

بر فرمايش مرحوم نائين(ره) اشال ديري را هم، روي بعض از مبان گذشته، متوانيم بيان کنيم که بر طبق آن مبان دير
نيازي به اين بحثهاي مفصل که مرحوم آقاي خوي(ره) داشتهاند که هم جواب نقض دادهاند و در جواب حل هم تعدد اراده

درست کردهاند، نيست و آن اين است که آن قدم اول که مرحوم نائين(ره) در فرمايششان برداشتهاند، به نظر ما مخدوش
است.

ايشان فرمودهاند: اين داع خودش سبب و علت براي حدوث اراده مشود، يعن براي اين اراده مکنم که نماز را انجام دهم،
همان داع کون العمل له. اين داع علت حدوث اراده است و اگر علت حدوث اراده شد، در رتبه مقدم بر اراده است و دير

نمتوانیم در فعل که اراده مخواهد به آن تعلق پيدا کند، موخر از اراده است قرار دهيم، چون لازم مآيد که آنچه که متقدم
هست، متاخر شود.

به نظر ما در همين قدم اول مناقشه است و آنچه که علت حدوث اراده در نفس انسان است، داع نيست.

قبلا در بعض از مباحث سابقه عرض کرديم که ي مبناي را مشهور از اصوليين دارند و آن اين است که آنچه که سبب ايجاد
داع براي انسان مشود، امر مولاست، اما در مقابل اين مبنا، مرحوم بروجردي و امام(قدس سرهما) مخالفت کرده و گفتهاند:

امر مولا سبب تحري ملف نيست، بله داع براي اين که ملف عمل را انجام دهد، اعتقادي است که ملف دارد.

مؤيدش هم اين بود که اين امر نسبت به خيل از افراد جنبه محرکيت ندارد، پس معلوم مشود که آنچه که محرک براي افراد
است، همان جنبه اعتقادي است.

حال از همين مبنا که قبلا هم آن را پذيرفتيم، در اينجا در جواب مرحوم نائين(ره) استفاده مکنيم که آنچه که سبب اراده در
نفس انسان براي انجام عمل است، آن داع نيست، مويدش هم اين است که اگر انسان نماز را اراده کند، اما از شرايط نماز

اطلاع نداشته باشد و بويد: من نمازي را که مطلوب براي خداست، مخواهم انجام دهم، اينجا آن اعتقاد، سبب حدوث اراده

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مشود، اما ملف از اين داع و اين که بايد جزء اين نماز يا شرط اين نماز، کون العمل له تبارک و تعال باشد، خبر ندارد.

پس در همين قدم اول فرمايش مرحوم نائين(ره) خدشه کنيم و اين خشت اول به نظر ما کج گذاشته شد، تا ي استدلال مفصل
و ي نتيجه از آن گرفته شد.

بنابر اين بيان، دير نيازي به آن جواب مفصل آقاي خوي(ره) و اين که آيا ي اراده تشريعيه در مقابل اراده توينيه داريم يا نه؟
وجود ندارد.

نقد و بررس جواب حل آقاي خوي(ره)

بعلاوه اين جواب حل انصافا ناتمام است، به اين دليل که ايشان در جواب حل فرمودهاند: دو اراده داريم که؛ ي اراده به فعل
خارج، بما انه خارج تعلق پيدا مکند و ي اراده هم به آن قصد جامع و قصد اين که عمل براي خدا باشد که ي فعل

نفسان هست، بما انه فعل نفسان تعلق پيدا مکند.

اشال اين است که وجدانا در چنين مواردي دو اراده نداريم. اگر فرض کنيم که خداوند متعال ي مرکب را بر ما واجب کند
که هم فعل خارج دارد و هم فعل نفسان، وقت مخواهيد اراده کنيد که اين مامور به را انجام دهيد، آيا واقعا در نفس شما دو

اراده وجود دارد؟ هرگز اين چنين نيست.

بله اگر دو عمل مستقل از يدير باشد، چه هر دو خارج باشد، يا هر دو نفسان و يا ي خارج و ديري نفسان، نياز به دو
اراده دارد، چون دو عمل مستقل، دو ارادهي مستقل مخواهد. اما اگر ي عمل مرکب مامور به واقع شود، اينجا دير اراده

متعدد نداريم و ي اراده به اين عمل مرکب تعلق پيدا مکند.

بعبارة اخري اين جواب ايشان، هم وجدانا مخدوش است و هم برهانا. در وجدانمان مبينيم که وقت مخواهيم عمل مرکب را
انجام دهيم، دو اراده نداريم و ي اراده واحد به اين عمل مرکب تعلق پيدا مکند.

اما برهانا، در جاي که دو عمل مستقل از يدير باشند و مرتبط با هم نباشند، اينجا دو عمل و دو مراد است، لذا دو اراده لازم
که ي عمل است. منتها عمل مراد و ي مرکب، ي دارد. اگر مراد متعدد شد، دو اراده لازم داريم. اما در ما نحن فيه، ي

جزءاش خارج است و جزء ديرش نفسان، پس برهانا بيش از ي اراده نياز ندارد.

جمع بندي مطالب

بنابراين خلاصه مطالب اين شد که جواب حل مرحوم آقاي خوي(ره) از استادشان، هم وجدانا و هم برهانا مخدوش است و
براي حل استدلال مرحوم نائين(ره) بايد در همان مقدمه اول ايشان خدشه کنيم و نتيجه بيريم که داع علت حدوث اراده

نيست.

اگر داع علت حدوث اراده نشد، استدلال مرحوم نائين(ره) بطور کل از بين مرود و راه ديري هم براي استحاله نداريم.

پس تا اينجا به اين نتيجه رسيديم که اخذ قصد امر در متعلق امان دارد. اخذ سائر دواع دير در متعلق، مثل قصد محبوبيت و



قصد مصلحت امان دارد. اخذ قدر جامع هم امان دارد.

براي قدر جامع اين توضيح را هم اضافه کنم که اگر اخذ خود قصد امر امان داشت، کما اثبتناه و اخذ سائر دواع قُربيه
امان داشت، کما اثبتناه، وقت اخذ همه اينها امان دارد، قطعا قدر جامعش هم امان دارد. وقت اخذ هر کدام به تنهاي در

متعلق ممن شد، اخذ قدر جامع هم در متعلق ممن مشود.

بحث «اذا استحالت تقييد استحالت اطلاق»

بحث ديري که در اينجا بايد مطرح شود اين است که آنهاي که مگويند: اخذ قصد امر امان ندارد و تقييد به اين قيد محال
است، دو مطلب را گفتهاند که: «اذا استحالت تقييد استحالت اطلاق»، اگر تقييد محال شد، اطلاق هم محال است و در

انقسامات ثانويه تقييد محال است، پس اطلاق هم محال است.

مرحوم مظفر(ره)(در اصول فقه) اگر در ذهن شريفتان باشد، ي انقسامات اوليه درست کرد و ي انقسامات ثانويه. انقسامات
اوليه يعن آن خصوصيات و حالات که «قبل تعلق الحم»، عارض بر موضوع يا متعلق مشود. مثلا خداوند قبل از اين که
وجوب را براي نماز جعل کند، متواند رکوع را در آن به عنوان جزء قرار بدهد يا ندهد و... اين را مگويند: تقسيمات اوليه.

اما ي انقسامات داريم که انقسامات بعد تعلق الحم است، يعن اين تقسيم صحيح نيست، الا بعد از اين که فرض کنيم حم
آمده است. مثلا تقسيم به اين که نماز، يا با قصد امر است و يا بدون قصد امر، از انقسامات ثانويه است، چون قصد امر

متوقف بر امر است.

مرحوم نائين(ره) فرموده: اصلا جريان اطلاق و تقييد، فقط نسبت به انقسامات اوليه معنا دارد، اما نسبت به انقسامات ثانويه،
هم تقييد محال است و هم اطلاق.

آنوقت براي اثبات اين مدعا، مجموعا دو مطلب داشتهاند؛ ي مطلب اين است که گفتهاند: تقابل بين اطلاق و تقييد ، تقابل عدم
و مله است و نه تقابل تضاد. اطلاق يعن چيزي که قابليت قيدي را دارد که اگر متلم آن قيد را نياورد، مشود اطلاق. پس

اطلاق بعنوان عدم مله است و تقييد بعنوان مله.

اين ي ادعا که در نتيجه آن خواستهاند اثبات کنند که اطلاق ي امر عدم است و تقييد ي امر وجودي.

 مدعاي دوم اينها اين است که اگر اطلاق در موردي محال شد، «اذا استحالت العدم ، استحالت المله»، تقييد هم محال
مشود که بايد هر دو ادعا را بررس کنيم که آيا اطلاق و تقييد دو امر وجودي هستند، تا نسبت بين اين دو تضاد باشد يا اطلاق

امرعدم است و تقييد وجودي، تا ي عدم و ديري وجودي باشد، و نسبت عدم و مله شود؟

اما بر فرض اين که نسبت عدم و مله باشد، آيا اين ادعاي دوم درست است که اگر مله محال شد، عدم هم محال مشود يا
اگر عدمش محال شد، مله محال مشود.

اينجا مرحوم آقاي خوي(قدس سره)(محاضرات، جلد 2، صفحه 173) راجع به اطلاق و تقييد، مطلب دارند که آن را خودتان
ملاحظه بفرماييد، تا انشاءاله روز شنبه فرمايش ايشان را عرض کنم و بحث را دنبال کنيم.



بحث اخلاق هفته

امروز روز چهارشنبه است، نتهاي را، هم به خودم و هم خدمت آقايان تذکر مدهم و آن توجه به نفس و قواي و صلاحيتها و
خلاقيتها و قدرتهاي است که نفس انسان دارد. اصلا به طور کل عالم نفس انسان ي عالم بسيار عجيب است. ي وقت فر
م کردم که خداوند انسان را طوري آفريده که اين نفس انسان در نهايت حب به خودش است. نفس انسان موجودي است که
در ذات و خميرهي اين نفس، حب به خودش وجود دارد و به دنبال برتري جوي، لذت طلب و استفاده از مواهب دنيوي براي

خودش است.

از ي طرف اين در نفس هر انسان وجود دارد و از ي طرف دستور دادند که با اين نفس مبارزه و مخالفت کنيد و اين هواهاي
نفسان را خاموش کنيد. آن نهايت مطلوب و غاية آمال اين است که خودش را در درون خودش ذبح کند و از بين ببرد. جمع

بين اين دو چطور م شود؟

از ي طرف نفس است که در نهايت حب به خودش حضور دارد و در همه ي ابعاد زندگ، حت در زندگ داخلاش مبينيد
که در جاي که بين منفعت شخص انسان و منفعت فرزند تعارض پيدا مکند، غالب انسانها منفعت خودشان را مقدم مکنند. 

اين حب به نفس، حب به خود، حب به حفظ خود،حب به قدرت خود، همه اينها در محدوده نفس انسان وجود دارد.

از ي طرف هم خداوند مفرمايد: اگر مخواه در مسير قرار گيري، مطلوب اين است که خودت را فراموش کن و حب به
خودت را کنار گذاري و حب به خدا را در درون خودت جايزين کن. جمع بين اين دو به چه نحوي است؟

انسان وقت فر مکند، مبيند که بالاخره دين و دستورات که در دين براي ترک گناه يا انجام عبادت داده شده، تماما روي
همين طرفين مهم است که در مساله وجود دارد.

تقوي امان ندارد، مر کس که نه تنها مخالفت با نفس کند، در قرآن يا در بعض از روايات، مساله جهاد نفس را مطرح کرده
است که از مرحله ي مخالفت خيل بالاتر است.

گاه انسان مگويد من با نفسم مخالفت مکنم، مثلا نفس تمايل دارد به مشهور شدن و ... مگويد: با نفسم مخالفت مکنم و
ممن است که بتواند مخالفت هم کند، کما اين که در بعض از چيزهاي جزئ، با نفسش مخالفت مکند و از بعض از لذات

جزئ دنيا چشم پوش مکند.

کما اين که در خيل از ما طلبه ها، اين مرتبهاش وجود دارد و اصلا طلبه شدن، ي ملازمه عادي دارد با اين که انسان با
بسياري از اين لذتهاي جزئ را که در نظر ديران عنوان لذت دارد، مخالفت کند و کنار گذارد.

ول نتهاي که خيل مهم است، اين تعبير مجاهدت نفس است که خيل زحمت کشيدن مخواهد. اين که در روايات هم وارد
شده که پيامبر فرمودند: جهاد اکبر. نسبت به نفس، واقعا جهاد اکبر است. نه تنها انسان با آنچه که در درونش، به عنوان ي امر
ذات قرار داده شده، مخالفت کند، بايد از بينش ببرد و آن را ذبح کند. آنوقت آيا اين چيزي هست که انسان به سادگ بتواند به آن

برسد؟ خيل مشل است.

گاه اوقات به زبان و الفاظ خيل آسان است که انسان بويد: من جهاد با نفس مکنم. در حال که بين جهاد نفس و مخالفت
نفس خلط کرديم.



مخالفت نفس امر آسان است، نفس انسان ميل به سفر دارد، اما نمرود، ميل به غذا دارد، اما نمخورد، حت ميل به شهرت و
مقام دارد، اما انجام نمدهد. اما اينها در همين مقولهي مخالفت باق مماند.

در مسأله جهاد بايد به اين مرحله برسد که انسان نه تنها مخالفت مکند، بله از اين مخالفت لذت هم م برد. گاه زمينهاي
براي انسان فراهم مشود و مگويد: من نمخواهم زيادت طلب کنم، شهرت طلب کنم، جلوي نفس خودمان را مگيريم و اين

کار را هم انجام نمدهيم، اما در درون خودمان، بدمان هم نمآيد، اگر اين کار انجام مشد، کما اين که در من متاسفانه زياد
وجود دارد.

الدُّنْيا و مياتح ‌ف مِباتطَي تُمبذْهالنَّارِ ا َلوا عفَرك الَّذين ضرعي موي شود، «واين آيه شريفه که در قيامت به کفار گفته م
استَمتَعتُم بِها» که بعض از اهل تفسير بر طبق اين آيه مگويند: مناسب است انسان مومن خيل لذات دنيا را استفاده نند و

لذات دنيا براي اهل دنيا باشد.

انسان حالا مخالفت کند و ي چيزي را نخورد، ي چيزي را نبيند، ي جاي نرود، تعريف از او نشود، اما آيا ميل به آن هم
دارد يا نه؟ فرض کنيد که اگر جاي نشسته باشيم، ي منبري هم منبر باشد، خودم را قانع کنم به اين که اگر اين منبري از من

تعريف نرد، من چيزي به او نويم و برخوردم با او فرق نند، اما ته دلم، اگر تعريف کرد خوشم بيايد. اين ي مخالفت
ظاهريه هست، اما آن مرحله مجاهدت نيست.

به نظر مرسد که مرحله مجاهدت، مرحلهاي است که انسان از ذبح خودش، به وسيلهي خودش لذت ببرد. از قرار دادن خدا در
درون خودش لذت ببرد. حقيقت خدا و ذات خدا را در درون خودش مقداري احساس کند. انسان اگر اين را واقعا در درون

خودش يافت، دير به مرحله مجاهدت نفس رسيده است. اما اگر اين را پيدا نرد، باز مبيند ي تمايلات دارد.

باز فرض کنيد که بخواهد از تمتعات و امانات دنيا مقداري سهم داشته باشد، اين به مرحله ي مجاهده با نفس نرسيده است.
عل اي حال بايد مقداري نسبت به اين نفس بيشتر انسان فر کند.

در بين عرفا و حما ي بحث بسيار مهم بحث معرفة النفس است، منتها مقداري اينها مبرند در مسائل عميق فلسف و از
حقيقتش هم شايد دور شوند.

عل اي حال اگر انسان توجه کند به نفس خودش، خيل از راهها را پيدا مکند. نفس انسان بهترين موعظه و واعظ براي انسان
است و بهترين راه است براي اين که بتواند طرق هدايت را پيدا کند که اين هم باز از عجايب نفس انسان است. همين نفس

انسان که انسان را از بين مبرد، اگر انسان درست دقت کند، از انسان دستيري مکند.

خداوند عاقبت همه ما را ختم به خير گرداند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=46&a=20
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=46&a=20

