
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 54 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال مرحوم نائين(ره) بر مرحوم آخوند(ره)

که به مرحوم آخوند(ره) و عدهي کثيري وارد هست، اين بود که، عقل عنوان داع ال کلدر بحث گذشته عرض کرديم که، اش
بودن ندارد و آنچه متواند عنوان داع داشته باشد، عبارت از امر شارع است.

امروز به کتاب مرحوم محقق نائين(اعل اله مقامه الشريف)(اجود التقريرات، جلد 1، صفحه 173) مراجعه کردم، همين اشال
را مرحوم نائين(ره) بر مرحوم آخوند(ره) وارد کردهاند که، بر فرض اين که عقل ادارک مکند، در موردي که ش داريم که،

آيا قصد قربت در غرض مولا دخالت دارد يا نه؟ عقل ادراک مکند که ملف از باب احتياط و اشتغال بايد فعل را همراه با
قصد قربت انجام دهد، اما فقط عقل در اين مرحله صلاحيت دارد، يعن «ليس شأنه الا الادراک».

عقل نظري و عمل

در توضيح فرمايش ايشان ديروز هم اشاره کردم که، بايد به بحث حسن و قبح عقل مراجعه کنيم، اين مسئله را محققين بيان
کردهاند، بعض در ذهنشان اين چنين بوده که دو عقل داريم؛ ي عقل نظري و ديري عقل عمل؛ عقل نظري را هم معنا

مکردند به اين که، عقل که خوب يا بدي ي شء را درک مکند و عقل عمل يعن عقل که، حم به لزوم اتيان يا عدم اتيان
عمل مکند، يعن اين که فلان عمل بايد انجام شود و فلان عمل بايد ترک شود.

اما محققين گفتهاند: اين چنين نيست که دو عقل داشته باشيم، بله ي عقل و قوه مدرکه داريم که شأنش فقط ادراک و فهميدن
است، منتها متعلق اين ادراک فرق مکند؛ اگر متعلق اين ادراک ي امر نظري باشد، به اين اعتبار به آن عقل نظري مگوييم.

گوييم. در نتيجه عقل هيچ  خاصيت و اثري ندارد الا ادراک، يعنم باشد، به آن عقل عمل امر عمل اما اگر متعلق ادراک، ي
درک مکند که اين خوب است، يا اين بايد انجام شود.

مرحوم نائين(ره) در اشال به مرحوم آخوند(ره) فرموده: درست است که اگر مولا به نماز امر کرد، عقل هم، در صورت که علم
دارد به اين که، قصد قربت در نماز دخالت دارد، يا ش دارد در اين که قصد قربت دخالت دارد، درک مکند که بايد فعل
همراه با قصد قربت انجام شود، اما اينها سبب لغويت امر دوم که مولا بويد: آن نماز را با قصد قربت انجام بده نمشود.

عقل فقط ادراک مکند و به تعبير مرحوم محقق نائين(ره) آمريت و شارعيت ندارد و مشرع نيست، لذا نياز داريم به اين که
شارع بما انه شارع بيان کند که نماز را با قصد قربت انجام دهيد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بنابر اين مرحوم نائين(ره) فرموده: چون شأن عقل فقط ادراک است، اين ادراک سبب نمشود که امر دوم، امر لغوي باشد.

اين اشال با اين که ديروز در ذهن ما بود، امروز در فرمايش مرحوم نائين(ره) هم اين اشال را ديدم. تعجب اين است که
مرحوم آخوند(ره) اين مبنا را قبول داشته که، شأن عقل فقط ادراک است و آمريت و بعث و تحري کار عقل نيست، پس چطور

در اينجا فرموده که: وجود امر دوم لغو مشود؟

بيان ديري براي اشال مرحوم نائين(ره)

اشال مرحوم نائين(ره) اشال محم هست که در توضيح اين اشال بيان ديري را عرض مکنيم که شايد مطلب روشنتر
شود و آن بيان اين است که محل بحث در اين است که آيا اگر مولا در امر اول، نتواند قصد امر را در متعلق قرار دهد، به امر

دوم متواند قرار دهد يا نه؟ محل بحث جاي است که به امر دوم، مولوي است و نه ارشادي.

 حال سؤال ما اين است که، اصلا اين بحثهاي فن را هم کنار گذاريم که، شأن عقل غير از ادراک نيست و عنوان آمريت
ندارد، ما باشيم و وجدانمان، آيا عقل عنوان مولويت دارد يا نه؟ اگر عقل ادراک کرد که، اين عمل بايد انجام شود، آيا اين بعنوان

مولوي براي ما قابل  قبول است يا نه؟

در اينجا به دنبال ي عنوان مولوي هستيم، يعن بعنوان مولويت براي ما روشن شود که، اين قصد امر و قصد قربت جزء نماز
است. اگر عقل همه عقلاء هم جمع شود هيچ تفاوت نمکند الا اين که فقط درک مکنند که، اگر قصد قربت در غرض دخالت
ه بعنوان ادراکداريم که در غرض دخالت دارد، بايد قصد قربت آورده شود، اما اين بعنوان مولويت نيست، بل دارد، يا ش

است که عقل دارد. پس فايده امر دوم اين است که، ي بيان مولوي براي ابراز اين که، قصد قربت در متعلق دخالت دارد، به ما
مدهد.

امر مولوي و ارشادي

اين بحث ها در خيل از جاهاي اصول بدرد مخورد. مطلب که شايد در ذهن شما هم باشد و البته نظر بعض از اصوليين قبل
هم بوده اين است که، گفتهاند: در هر موردي که عقل حم دارد، اگر شارع در آن مورد حم کرد، بايد بوييم: اين حم شارع

حم ارشادي است، در حال که اين چنين نيست.

مهمترين مثالش مسئله عدل است که، از نظر عقل واجب است، اجراي عدل بين الناس ي واجب عقل است، پس اگر شارع
در قرآن مفرمايد: «انَّ اله يامر بِالْعدْلِ و احسان‌»، بوييم اين ارشادي است.

اين چنين ملازمهاي نيست که، هرجا شارع ي حم کند که، در همان مورد عقل هم حم دارد، حتما بوييم: حم شارع
ارشادي است، حت در همين آيه «انَّ اله يامر بِالْعدْلِ و احسان‌»، خود نسبت يامر به اله، قرينه خوب است، براي اين که

وجوب امر در اسلام، بعنوان ي وجوب مولوي مطرح است و نه ي وجوب ارشادي.

سوال:...؟
پاسخ استاد: در مفهوم اختلاف نيست، اما ممن است در مصداق عقل نفهمد که چونه بايد عدالت را اجراء کرد و شرع بفهمد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=90
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=90


تقسيم احام از نظر مولوي و ارشادي بودن

ي سري احام در شرع داريم که، اصلا عقل نمفهمد، مثل وجوب نماز و روزه با اين کيفيت مخصوصه در اينها ترديدي
نيست که، احام نفسيه مولوي هستند.

قسم دوم ي سري احام در شريعت داريم که، عقل هم بر طبق همان حم مکند، مثلا در آيه شريفه «اطيعوا اله و اطيعوا
الرسول» ‐که همه فقهاء و اصوليين وقت مخواهند براي امر ارشادي به اين آيه مثال مزنند‐ با قطع نظر از اين که خداوند

بفرمايد: «اطيعوا»، عقل درک مکند که اطاعت خدا بعنوان مولا واجب است و ي اضافهي هم دارند که مگويند: اگر
«اطيعوا» را، امر ارشادي نيريم و امر مولوي قرار دهيم، تسلسل لازم مآيد.

اين امر «اطيعوا اله» به چه دليل اطاعتش واجب است؟ آيا ي «اطيعوا» ديري آمده، نقل کلام مکنيم در آن  «اطيعوا»،
بالاخره بايد به جاي برسيم که، عقل بويد: اطاعت واجب است و نيازي به شرع نداشته باشيم.

در اين قسم دوم اوامري داريم که، قطعا ارشادي است و نمتواند مولوي باشد و اگر بخواهد مولوي باشد، مستلزم تسلسل و
محال است.

اما در قسم سوم ي سري اوامري داريم که، با قطع نظر از اين که عقل هم آنچه را که مقتضا و مدلول اين امر است مفهمد،
شارع هم بيان مکند، مثل همين وجوب عدل. در اينجا چه اشال و چه تال فاسدي دارد که، بوييم: درست است که عقل اين

را مگويد، اما شارع هم بعنوان مولويت اين را بيان مکند؟ اين تال فاسدي که در «اطيعوا اله» بود که تسلسل لازم مآمد
که، در اينجا نيست.

تفاوتهاي حم ارشادي و مولوي

فرق که بين اين قسم دوم و سوم متوانيم عرض کنيم اين است که، گاه شارع امري را که بيان مکند، با توجه به اين است
که، عقل هم در اين مورد حم دارد، و اين توجه، بعنوان لحاظ در آن مطرح است، در اين صورت و از آن تعبير مکنند که،

اين «ارشاد ال «هوا الطيعگويد اطاعت مولا واجب است، اگر هم فرمود: «اداند که عقل مم العقل». شارع مح ارشاد ال»
حم عقل» است.

اما گاه شارع حم را که بيان مکند، اما توجه هم ندارد، يعن با قطع نظر از اين که، عقل در اين مورد آيا حم دارد يا
نه؟ و بعنوان مولويت آن را بيان مکند. اين چه اشال دارد؟

سوال:...؟
پاسخ استاد: اين ي بحث ديري است که، ملازمه بين حم شرع و عقل در جاي است که، عقل حم دارد و در لسان ادله هم

بحسب اثبات کلام که موافق آن حم عقل باشد، نداريم. کسان که قائلاند به ملازمه مگويند: اگر عقل مستقلا حم کرد،
شارع هم بايد همين حم را کرده باشد، بعنوان اين که «انه عين العقل» است، اما اين بحث ديري است.

مکند، اگر شارع در آن مورد حم ماز معالم، رسائل و کفايه در ذهن همه ما هست که، در هر موردي که عقل ح مطلب
کرد، حتما اين حم، ارشادي است. مخواهيم بوييم: نه، ممن است در موردي عقل حم کند، شارع هم در آن مورد، عنوان

مولويت حم داشته باشد و هيچ اشال و تال فاسدي هم ندارد.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59


لذا معتقد هستيم که، وجوب عدل طبق همين آيه شريفه، بعنوان ي حم مولوي نفس مطرح است، هيچ تال فاسدي هم ندارد،
بله بحسب موازين، طبق آن سه صورت که عرض کرديم، ي صورت فن و خوب هم دارد.

دير از فرقهاي که بين حم مولوي و ارشادي هست اين است که گفتهاند: موافقت و مخالفت حم ارشادي، ثواب و عقاب
جدا ندارد، مثلا خداوند که مفرمايد: «اطيعوا اله» يعن در آنچه را که خدا فرموده، نماز، روزه و ... انجام دهيد، اگر نماز

خوانديد، آيا دو واجب انجام داديد، هم نماز خوانديد و هم اطاعت خدا کرديد؟ يا اگر نماز را ترک کرديد، هم نماز را ترک کرديد
و هم «اطيعوا اله» را مخالفت کرديد؟ مگويند: اگر نماز خوانديد، ي ثواب دارد و اگر هم نخوانديد، ي عقاب دارد.

اما حم مولوي حم است که، در موافقت و مخالفتش ثواب و عقاب مترتب است که، همين ملاک در باب وجوب عدل هم
هست که، اگر کس متواند اجراي عدل کند و قدرت اجراء دارد قدرت دارد و انجام ندهد، اين معصيت و عصيان خدا را کرده

است.

الزام و تليف کار مولاست و عقل ي قوه مدرکه است که فقط درک مکند، مثلا اگر ي وسيله کامپيوتري اختراع کرديد که،
بتواند تشخيص دهد که، کدام انسان سالم و کدام مريض است، اما اين غير از حرف دکتر است که، به اين انسان مريض

بويد: دارو خور. وقت کامپيوتر تشخيص داد که، اين مريض است، نهايت چيزي که متواند بفهمد اين است که، اين مريض
است، اما او الزام نمکند، در حال که دکتر او را الزام و تليف مکند که، اين دارو را بايد بخوري.

عقل و شارع هم همين نسبت را دارند، عقل متواند ادراک کند و شارع هم متواند الزام کند، اما عقل صلاحيت براي الزام
ندارد.

اما اين که بعض آقايان اشاره کردند که، «ان له عل الناس حجتين»، خداوند دو حجت دارد؛ ي حجت ظاهري و ي هم
باطن، بله عقل بعنوان ي حجت متواند باشد، اما بعنوان ي ملزم نمتواند باشد. فرق بين اين دو همين است که، عقل را

نمتوانيم بوييم: ملزم است.

بله تمام اين بحثها روي اين است که، در تاليف نياز به امر داريم و شارع بايد بيان کند، اما اگر کس گفت: براي انجام
تليف، مجرد الادراک و اين که درک کرديد اين عمل مطلوب مولاست، کاف است و بايد انجام دهيد، ولو اين که الزام در کار

نباشد که، آن مبناي ديري است.

سوال:...؟
پاسخ استاد: مخواهيم ببينيم که، خداوند که تاليف را براي عباد مآورد که، خود اين تاليف بايد بصورت امر و نه باشد،

اگر بوييم که: در آن مواردي که عقل مفهمد، لازم نيست که خدا تليف را بياورد، اين با اين مبنا سازگاري ندارد.

روي اين مبنا بحث مکنيم که، الزام نياز و بعث نياز داريم و اين الزام، بعث و تحري از شأن عقل نيست و شأن عقل ادراک
است.

علايحالٍ به نظر اين مطلب حق است که؛ اولا عقل فقط ادراک دارد و الزام  ندارد وثانيا در مواردي که، مولا هم متواند
بعنوان حم مولوي، حم صادر کند، کما اين که در مواردي که، عقل حسن عدل را مفهمد، شارع هم بعنوان مولوي

مفرمايد: «انَّ اله يامر بِالْعدْلِ و احسان».

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=59
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=16&a=90


مخواهيم اثبات کنيم که، اين امر دوم که محل بحث است ‐که مرحوم نائين(ره) اصطلاحا فرمودهاند: متمم جعل، که امر
اول به ذات عمل تعلق دارد و امر دوم متمم جعل اين امر اول است‐ بايد بعنوان مولويت باشد، ولو با نبود اين  هم، عقل درک

مکرد، اما مولويت از ناحيه عقل درست نمشود، لذا اين امر دوم عنوان مولويت دارد و  هيچ اشال و تال فاسدي هم ندارد.

خلاصه مباحث

بنابر اين خلاصه بحث اين شد که، تا اينجا گفتيم: اولا امر اول امان دارد و شارع متواند قصد امر را در آن بياورد و آنهاي را
که قائل به استحالهاند، رد کرديم.

ثانيا بر فرض اين که اخذ قصد امر در امر اول محال باشد، روشن است که با امر دوم، مولا متواند اين را بيان کند و اگر بيان
نرد کشف مکنيم که، قصد امر در متعلق دخالت ندارد.

ي فرمايش هم مرحوم اصفهان(ره) دارد و اين بحث را تمام مکنيم ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


