
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۷ اردیبهشت ۱۳۹۸

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 88 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که دائن ش دارد اگر به مدیون مراجعه کند آیا او دین خود را (که مؤجل است) بذل مکند تا دائن بتواند
حج برود یا خیر؟ تحقیق در مطلب به اینجا رسید که اگر در حج دو نوع استطاعت را معتبر دانسته و بوئیم ی استطاعت

شرعیه معتبر است و ی استطاعت عقلیه، اینجا از موارد ش در استطاعت عقلیه مشود و در ش در استطاعت عقلیه باید
احتیاط کرد و احتیاط هم به این است که مطالبه کنند، اما گفتیم به نظر مرسد فقط ی استطاعت در حج معتبر است و آن هم

استطاعت شرعیه است و این قیود عرف و عقل نیز داخل در این استطاعت شرعیه است.

به بیان دیر، نمتوان گفت مجرد این که برای حج صحة البدن شرط است و عقل صحة البدن را مفهمد، شارع نمتواند معتبر
کند یا این که تخلیة السرب عقلا معتبر است (مخواهد به حج برود باید راه باز باشد و اگر راه باز نباشد که قدرت رفتن ندارد)،

اما شارع نمتواند معتبر کند.

دیدگاه برگزیده

طبق این بیان گفتیم ظاهر روایات این است که ما ی استطاعت در حج معتبر مدانیم و آن هم استطاعت شرعیه است و این
استطاعت شرعیه عبارت است از ملیت زاد و راحله، صحة البدن، قدرت این که با این زاد و راحله برود و خودش را به حج

برساند و تمام اینها داخل همان استطاعت شرعیه است نه این که در حج دو نوع استطاعت معتبر باشد؛ ی نوع استطاعت
شرعیه و ی نوع استطاعت عقلیه. این که بوئیم این صحة البدن و تخلیة السرب که در روایات ذکر شده هر چند در روایات

ذکر شده اما اشاره دارد به همان استطاعت عقلیه، این سخن خلاف ظاهر است.

بنابراین در باب حج دو نوع استطاعت نداریم، یا باید بوئیم ی استطاعت عقل و عرف داریم که شارع نیز ی قیودی به آن
اضافه کرده و یا باید بوئیم فقط ی استطاعت شرعیه داریم هر چند بعض از آن قیود عقلیه و عرفیه را شارع در آن داخل

کرده باشد ول شارع در آن استطاعت شرعیه داخل کرده است.

در نتیجه روشن است که اگر شارع به ی قید عرف یا عقل را تصریح کرد، ما نمخواهیم بوئیم فقط اسمش را استطاعت
شرعیه مگذاریم، مگوئیم معلوم مشود که برای شارع این دخیل در ملاک است (با همان بیان شهید صدر(قدس سره) که اگر

قدرت عقلیه را شارع دخیل در ملاک بداند مشود قدرت شرعیه).

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


جمعبندی بحث

برای جمعبندی بحث باید به چند نته توجه داشت:

1. تا اینجا تمام سخن طبق دیدگاه محقق نائین(قدس سره) است که ایشان قدرت را به عقل و شرع تقسیم کرده که ما در
اصول این تقسیم را نپذیرفتیم، فرق این دو آن است که قدرت عقل دخیل در ملاک نیست، اما قدرت شرع دخیل در ملاک

است.

2. همه سخن طبق این فرض است که بین استطاعت شرعیه و قدرت شرعیه هم فرق نباشد، در حال که ما قدرت شرعیه را
نمپذیریم اما استطاعت شرعیه را مپذیریم.

مطلب دوم مهمتر از مطلب اول است چرا که بزرگان در اینجا خلط کردند بین استطاعت شرع و قدرت شرع، استطاعت
الملاک یا غیر دخیل ف وئیم این دخیلگذاشت. چرا ب توان نام آن را قدرت شرعهمان است که در روایات آمده و نم شرع
ف الملاک، مگوئیم استطاعت شرع در روایات آمده است. روایت مگوید: مل زاد و راحله، اگر ما ش داریم ی چیزی

مل ماست یا نه؟ اینجا شرط محقق نیست و ش در شرط موجب ش در مشروط مشود (این فرمایش مرحوم والد ما
مباشد).

ترار سیر بحث

بحث در این است که دائن ش دارد که اگر به مدیون مراجعه کند، مدیون که هنوز زمان ادای دینش نرسیده، آیا دین را بذل
مکند یا نه؟ اگر بذل کرد متواند با آن به حج برود، اگر نرد نمتواند به حج برود. بنابراین آیا اینجا مطالبه واجب است یا

واجب نیست؟ مرحوم سید و محقق خوی(قدس سره) فرمودند که مطالبه واجب نیست.

در ادامه این بحث پیش آمد که فحص در شبهات موضوعیه لازم نیست مر در جای که ش در قدرت عقلیه است و محقق
خوی(قدس سره) مسئله را برد روی این که استطاعت در اینجا «برزخٌ بین القدرة الشرعیة المصطلحة و القدرة العقلیة

المحضه» که ما اشال کردیم که برزخ معنا ندارد. حال که برزخ شد آیا مطالبه واجب است یا نه؟

ایشان به همه مطالب اصول در اینجا اشاره کرده و فرمود: قدرت عقلیه دخیل در ملاک نیست، لذا ش در قدرت عقلیه در
فرض است که ملاک تام فعل است، در اینجا عقل حم به تنجز مکند، اما در قدرت شرعیه دخیل در ملاک است و ش در
آن موجب ش در ملاک است. وقت ملاک برای ما مشوک باشد تنجزی وجود ندارد. در ادامه گفتند این قدرت شرعیه اینجا
در بحث استطاعت غیر از قدرت شرعیهای است که در اصول در بحث تزاحم مطرح مشود که عند التزاحم مع القدرة العقلیة

اگر دو واجب با هم تزاحم کنند ی مقدور به قدرت شرع و ی مقدور به قدرت عقل است، مقدور به قدرت عقل ترجیح
دارد.

ایشان در پایان فرمود: «القدرة الشرعیة المأخوذة ف الحج بمعناه الخاص وسطٌ بین القدرة الشرعیة المصطلحة و القدرة العقلیة
المحضة و لیس حالها حال القدرة العقلیة المأخوذة ف سایر الواجبات»؛ مگوئیم اگر حدّ وسط است، چرا در حد وسط

مگوئید مطالبه لازم نیست؟! اگر استطاعت که در اینجاست قدرت شرعیه محضه است مطالبه لازم نیست، اما مگوئید حدّ
وسط است، باز هم که مگوئید حد وسط است مگوئید: «لیس حالها حال القدرة العقلیة المأخوذة»[1]، چرا مگویید: «لیس
نتیجه روشن اصلا توان گفت مرحوم خوئمقداری از آن هم اکتساب کند. لذا در اینجا م حالها»؟! اگر وسط است باید ی



نرفتند. بنابراین ایشان مخواهد مدعای مرحوم سید را اثبات کند، اما با این راه نمشود.

اما اگر بوییم در روایات قدرت بر صرف زاد و راحله در حج جزء شرایط استطاعت است و اگر کس مال زاد و راحله است
اما قدرت بر صرف در حج ندارد این مستطیع نیست، در اینجا دائن ش در این شرط دارد و نمداند مدیون به او مدهد یا نه؟

ش در شرط موجب ش در مشروط مشود.

طبق این راه شرط مخواهد شرط شرع یا عقل فرق نمکند موجب ش در مشروط مشود و در نتیجه بوئیم مطالبه
واجب نیست. در این بیان دیر لزوم به طرح بحث قدرت شرع و استطاعت شرع و فرقش با قدرت عقل نیست و طبق

همین راه وارد مشویم وگرنه اگر بخواهیم از راه محقق خوی(قدس سره) وارد شویم باید به ایشان بوئیم در حالت «وسطٌ»،
مقتضای فقاهت اقتضا مکند که: «الاحوط المطالبه»؛ یعن اگر طبق بیان مرحوم خوی استدلال کنیم نباید همانند مرحوم سید

فتوا دهیم به این که مطالبه واجب نیست، بله باید بوئیم «الاحوط المطالبة»؛ چون اینجا حد وسط به آن دو تاست احوط
مطالبه است.

مگوییم ی قدرت یقین داریم دخیل در ملاک نیست، ی قدرت یقین داریم دخیل در ملاک است، حال اگر شخص در وجود
ی قدرت ش کرد که دخیل در ملاک است یا نه؟ احتیاط این است که ما آن فعل را بیاوریم. این بیان است که مرحوم والد
ما دارد با قطع نظر از آن است؛ یعن مگوییم «الش ف الشرط» مر در این شرط؛ یعن مر این شرط که مسئله شرط در

استطاعت باشد.

نته شایان ذکر آن است که گاه ی مطلب اجماع است؛ یعن اجماع قائم شده بر این که در شبهات موضوعیه فحص لازم
نیست و از سوی دیر اجماع قائم شده بر خروج مواردی از آن اجماع قبل که ش در استطاعت ی از موارد خروج است؛
یعن اگر ی شخص بازاری ش در استطاعت داشت به مجرد ش در استطاعت نمتوانیم بوئیم تو مستطیع نیست و حج بر

تو واجب نیست، مگوئیم باید اموالش را بررس کند، ببیند حساب و کتابش چیست؟ چقدر طلب دارد و بدهار است، بعد که
بررس کرد ببیند آیا به اندازه حج دارد یا ندارد؟

آنچه مورد استثناست این است که کس نداند مال او به اندازه حج است یا نه؟ که بعید نیست کسان که این را استثنا کرده
باشند در کل استطاعـت به هر جهت، ی از آنها همین جهت است که ما نمدانیم مدیون آیا پول را مدهد یا نه؟ آن عبارت

اینجا را نیز شامل بشود و روی این اجماع که وجود دارد بوئیم در اینجا مطالبه واجب است.

نتیجه بحث

نتیجه آن که باید طبق همه مبان جلو بیائیم:

1. اگر گفتیم اینجا از مصادیق ش در قدرت عقلیه است، مطالبه واجب است.

2. اگر گفتیم از مصادیق ش در قدرت شرعیه است مطالبه واجب نیست.

3. اگر گفتیم از مصادیق ش در شرط است و استثنای نیست مطالبه نیز واجب نیست.



4. اگر گفتیم ش در شرط است و این شرط (یعن ش در استطاعت) استثنا شده، مطالبه واجب است.

برخ از نات را نیز باید به عنوان مؤید در اینجا مطرح نمود از جمله آن که مذاق شارع بر چیست؟ شارع نمخواهد به بهانه
مختصری، ی کس بوید من واجب الحج نیستم، بله مذاق شارع آن است که تو جستجو کن یا برو از مدیون سؤال کن ببین

پول را به تو مدهد یا نه؟

دیدگاه محقق عراق(قدس سره)

حاشیه مرحوم عراق ذیل این مسئله عروه آن است که مفرماید: «بل مع احتمال امتناعه یحتمل عدم الاستطاعة الشرعیة»؛ در
جای که دائن احتمال مدهد مدیون امتناع کرده و بوید من بذل نمکنم، محتمل است که بوئیم استطاعت شرعیه نیست، «فلا
یجدی الوثوق بحصولها»؛ حال اگر کس گفت من اطمینان دارم به حصول این استطاعت شرعیه اما علم ندارم، ایشان مگوید

اگر پنج درصد هم کس احتمال بدهد مدیون نمدهد، در اینجا نیز استطاعت شرعیه حاصل نیست؛ یعن اگر دائن بوید من
وثوق دارم مدیون مدهد، یعن90 درصد مدهد باز فایده ندارد. «بعد عدم حجیته [یعن حجیة الوثوق] ف الموضوعات».

مرحوم عراق مگوید: حت اطمینان در باب موضوعات اعتباری ندارد، در موضوع ما باید علم پیدا کنیم. بعد مفرماید: «إلا
دعوی ایجاب الاحتیاط ف هذه الشبهة البدویة»، همان که ما نیز اشاره کردیم که در اینجا آن شرط را باید ی مقدار توسعه داد؛

یعن اگر کس بوید احتیاط در این شبهه بدویه، یعن در باب استطاعت نظیر شبهه در بلوغ نصاب در باب زکات است. در
آنجا اگر کس شبهه کند که این طلاها به اندازه نصاب است یا به اندازه نصاب نیست، مفرماید در روایات آمده بقرینة الامر

بسب الدراهم المغشوشة»؛ باید این دراهم مغشوشهاش را آب کند، گداخته کند و بعد ببیند به اندازه نصاب هست یا نه.

بعد دو مرتبه مفرماید: «و لن اتمام الدلیل علیه مشل ف المقام»؛ این در خصوص زکات است. یعن مرحوم عراق در اصل
این استثنا (یعن استثنا در ش در استطاعت) هم قبول نداشته و مگوید: اگر ما از آنجا از روایات باب زکات توانستیم تعدّی

کنیم مانع ندارد، ول چون تعدّی از آنجا مشل است، لذا وقت احتمال مدهد که این را ندهد واجب نیست.[2]

ادامه مسئله 18 تحریر الوسیله

در ذیل کلام امام خمین(قدس سره) این مسئله آمده است که مفرماید: «و لو کان غیر المستطیع و امنه الاقتراض للحج»[3]؛
ی سؤال است که بسیاری از مردم مپرسند اگر کس مستطیع نیست، اما متواند از کس قرض بیرد و به آسان ادا کند،

عسر و حرج برایش نباشد آیا مستطیع است یا خیر؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «و أما لو شكّ ف القدرة الشرعية المأخوذة ف الملاك، فيجوز له الرجوع إل أصالة البراءة، لأنّ المورد بعد فرض دخل
القدرة ف الملاك من موارد الشك ف التليف و القدرة المأخوذة ف الحج المفسرة ف الروايات بالزاد و الراحلة قدرة شرعية،

تغاير القدرة الشرعية المصطلحة الت و القدرة الشرعية بهذا المعن ،الحج قدرة خاصة مأخوذة ف الملاك، و ه دخلها ف بمعن
يزاحمها جميع الواجبات المأخوذة فيها القدرة العقلية، فإن القدرة المأخوذة ف الحج بمعناها الخاص وسط بين القدرة الشرعية

المصطلحة و بين القدرة العقلية المحضة، و ليس حالها حال القدرة العقلية المأخوذة ف سائر الواجبات.» موسوعة الإمام



الخوئ؛ ج26، ص: 87-86.
الموضوعات إ يته فة فلا يجدي الوثوق بحصولها بعد عدم حج[2] ـ «بل مع احتمال امتناعه يحتمل عدم الاستطاعة الشرعي
دعوى إيجاب الاحتياط ف هذه الشبهة البدوية نظير الشبهة ف بلوغ النصاب بقرينة الأمر بسبك الدراهم المغشوشة و لن إتمام

الدليل عليه مشل ف المقام فلا وجه للتعدّي من باب الزكاة إل المقام أيضاً.» العروة الوثق (المحش)؛ ج4، ص: 376.
[3] ـ «و لو كان غير مستطيع و أمنه الاقتراض للحج و الأداء بعده بسهولة لم يجب و لا يف عن حجة الإسلام.» تحرير

الوسيلة؛ ج1، ص: 375، مسئله 18.


