
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 50 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

را مفصلا ملاحظه فرموديد و ايشان به دنبال اين مطلب بودند که، با ي (ه مقامه الشريفال اعل)فرمايش مرحوم محقق خوئ
بيان و طريق اثبات کنند که، اخذ قصد امر در متعلق امان دارد و بزعم شريف خودشان، با اين طريق و بيان، همه آن ادلهاي

را که براي استحاله عنوان شده بود، مورد جواب قرار دهند.

نقد و بررس نظريه محقق خوئ(ره)

اشال اول بر نظريه محقق خوئ(ره)

به نظر مرسد که در فرمايش ايشان، اشالات مهم وجود دارد؛ اولين اشال اين است که، همانطوري که قبلا هم عرض
کرديم، اين انحلال امر به اوامر ضمنيه، مورد قبول ما نيست.

فرمايش ايشان مبتن بر اين بود که، اگر امر متعلق به صلاه بعلاوه قصد قربت را بوييم: به دو امر ضمن انحلال پيدا مکند،
همه مشلات حل مشود. آيا واقعا اين انحلال درست است؟

در جاي که مولا مرکب را متعلق امر قرار مدهد که، مرکب از ده جز است، آيا متوانيم بوييم: امر متعلق به اين مرکب، به ده
امر ضمن انحلال پيدا مکند؟ بطوري که هر جزئ از اين اجزاء مرکب، خودش داراي ي امري ضمن باشد.

انحلال امري غير عرف

اين به نظر ما مطلب تام نيست، انحلال امري نيست که مورد فهم و قبول عرف واقع شود. اگر واقعا در اين جا انحلال در کار
باشد، عرف بايد متوجه شود، اما وقت امر به ي مرکب تعلق پيدا مکند، اصلا عرف اين انحلال را نمفهمد.

اگر ايشان بفرمايند که: اين انحلال، انحلال عقل است ‐عقل مگويد: اگر امري به ي مرکب متعلق شد، عقل حم مکند به
اين که، اين امر انحلال به اجزاء آن مرکب پيدا کند و به تعداد اجزاء، اوامر ضمنيه داشته باشيم‐ اين بدرد ما نمخورد.

در باب اوامر و نواه، اوامر و نواه را مخواهيم که، عرف متوجه آن بشود و اگر بپذيريم که از نظر عقل اين انحلال وجود

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


دارد، اما از نظر عرف انحلال را در اينجا نمتوانيم بپذيريم.

پذيرش انحلال در عام استغراق

،م» بصورت عام استقراقگويد: «اکرم العلماء» يا «يجب عليداشته باشيم، مثلا مولا م که عام استغراق بله اگر در جاي
اينجا عرف انحلال را متوجه مشود و مگويد: اين «اکرم العلماء»، به تعداد متعلق امر، متعدد مشود، اين عالم ي امر
ملَیع بتکه مولا ميفرمايد: «ك دارد، يا جاي امر مستقل دارد، عالم سوم ي امر مستقل مستقل دارد، آن عالم دوم ي

الصیام»، در اين «كتب علَیم»، يعن «عل کل واحد واحد منم»، فرد فرد از افراد، ي امر مستقل دارند.

لن اگر توجه داشته باشيد، در همين عام استغراق هم، اگر انحلال در کار باشد، انحلال به ي اوامر استقلاليه متعدده است،
يعن نسبت به هر عالم، ي امر استقلال وجود دارد، اين عالم را اگر اکرام کنيم ثواب دارد و استحقاق مدح پيدا کنيم و اگر

اين عالم را اکرام ننيم، استحقاق مذمت داريم و مخالفت مولا کرديم.

،«يجب علي ،امر کند و بفرمايد: «يجب علي ي است، در واقع مولا به جاي اين که ي در اين موارد که عام استقراق
عنوان که درش تمام اين «يجب علي»ها وجود دارد را مآورد و مفرمايد: «يجب عليم يا کتب عليم». در حقيقت در اين

عام استقراق، اول به ي عنوان نيست، تا بعدا بوييم: به تعدد افراد انحلال پيدا مکند، بله عس مسئله است، در عام
استغراق، مولا بجاي اينه ي ي امر را متوجه افراد کند، در تحت ي عنوان همه را جمع کرده و بصورت جمع مفرمايد:

.« ملَیع بتك»

پس در عام استقراق اين انحلال درست است و اگر هم با اين بيان که عرض کردم خوب دقت کنيد، واقعش اصلا انحلال هم
نيست.

اما در جاي که امر به مرکب تعلق پيدا مکند، ي مرکب بنام نماز داريم و شارع فرموده: «اقيموا الصلاةَ» و ما هم مدانيم
که، صلاه مرکب از اجزائ است، آيا اگر به عرف مراجعه کنيم، آيا اينجا انحلال به اوامر ضمنيه متعدده را، قبول مکند و

مفهمد که هر جزئ خودش ي امر ضمن دارد؟ عرف چنين چيزي را نمفهمد.

عرض کردم ممن است از حيث عقل، عقل بويد که: اگر مرکب متعلق امر قرار گرفت، تمام اين اجزاء هم متعلق امر هستند،
گويد: در اينجا انحلاللازم است، عرف است و عرف م خورد، آنچه که در باب اوامر و نواهبدرد ما نم اما اين انحلال عقل

را نمفهميم.

پس اين مبناي فرمايش مرحوم آقاي خوئ(ره) که بوييم: امر متعلق به مرکب، به اوامر متعدده ضمنيه انحلال پيدا مکند،
حرف درست نيست. اگر در عام استقراق هم انحلال را، آن هم با آن بيان که عرض کرديم بپذيريم، در عام مجموع و مرکب،

اين انحلال قابل پذيرش نيست.

بعلاوه ايشان بصدد اين مطلب بودند که بفرمايند: اين ذات صلاه، ي امر ضمن دارد، پس قصد الامر هم خودش ي امر
ضمن دارد، اما اين امر ضمن بقصد الامر مانع ندارد که داع براي امر ضمن دير باشد، يعن آنچه که لب تحقيق و

فرمايش مرحوم آقاي خوئ(ره) بود اين است که، بعد از اين که امر ضمن درست کرده فرمودهاند: اين ذات صلاه، ي امر
ضمن دارد، پس قصد الامر ي امر ضمن دارد و امر ضمن متعلق به قصد الامر، ميتواند داع بر امر ضمن دير شود.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


امر ضمن براي  ي تواند داعهم م امر ضمن ر باشد، يدي امر نفس براي ي ميتواند داع امر نفس همانطوري که ي
دير باشد.

لب تحقيق مرحوم آقاي خوئ(ره)

شود که، ايشان زحمت(ره) در اين عبارت خلاصه متحقيق مرحوم آقاي خوئ نميدانم محاضرات را مطالعه فرموديد يا نه، لب
کشيده و فرمودهاند: فرض محل نزاع اين است که، امر تعلق پيدا کند به ذات صلاه بعلاوه قصد امر که، قصد الامر جزء متعلق

قرار گيرد.

فرمودهاند: ي از اشالات که در کلام مرحوم آخوند(ره) بوده و بر طبق آن قائل شدهاند به اين که، اخذ قصد امر در متعلق
محال است، اشال اين بود که، اگر قصد امر در متعلق باشد، لازم مآيد که، امر داعويت براي قصد امر داشته باشد، چون امر

خودش محرک و داع است، در حال که قصد امر خودش همان داعويت امر است. پس نتيجه اين مشود که، امر داعويت
پيدا کند، براي داعويت خودش.

اين اشال مرحوم آخوند(ره) بود که جواب داديم، اما ايشان(مرحوم خوئ(ره)) فرموده: اگر اين امر متعلق بقصد الامر را، امر
ضمن قرار دهيم، اين امر بقصد الامر، داع مشود براي آن امر ضمن دير که، آن صلاه را که داراي امر ضمن است، به

اين قصد الامر انجام دهد و فرمودهاند: ي امر ضمن، محال نيست که داع براي امر ضمن دير باشد.

اشال دوم بر نظريه محقق خوئ(ره)

اشال دوم به فرمايش مرحوم آقاي خوئ(ره) اين است که، اين اصلا خروج از محل بحث است. محل نزاع اين است که، امر
اگر متعلق به مرکب شد، دير کاري به ذات صلاه نداريم، امر متعلق به صلاه بعلاوه قصد امر است، اين امر وقت بقصد الامر

تعلق پيدا مکند، اين مشله را چطور حل مکنيد؟

اصلا در مقام اشال، کاري به آن جزء دير نداريم، مگوييم: امر به صلاه بعلاوه قصد الامر تعلق پيدا کرده، آخوند(ره)
اشالش اين است که، «الامر يدعو ال متعلقه»، امر داع به متعلقش هست، شما هم در متعلق، قصد الامر را قرار دادهايد که،

نتيجه اين مشود که، «الامر يدعو ال قصد الامر» و اين محال است.

در بيان استحاله کاري به جزء دير نداريم؛ شما فرمودهايد: امر اول که تعلق به ذات صلاه و قصد الامر پيدا کرد، به دو امر
ضمن انحلال پيدا مکند، يعن ذات صلاه ي امر ضمن دارد، قصد الامر هم ي امر ضمن دارد.

 در اين اشال دوم مگوييم: سلمنا که اين انحلال درست باشد، اما چونه مخواهيد با اين انحلال اشال را حل کنيد؟

اين که مگوييد: امر ضمن مانع ندارد که داع براي امر ضمن دير باشد، ارتباط به بحث و اشال و آن محذوري که
مرحوم آخوند(ره) فرموده ندارد.

مرحوم آخوند(ره) فرموده: اين که امر به قصد الامر تعلق پيدا کند، چطور حل مشود؟ اين امر داع براي قصد الامر مشود و
داع براي داعويت خودش و اين محال است.



پس خلاصه اشال دوم اين است که، اگر انحلال متعلق مرکب به اوامر ضمنيه را هم بپذيريم، باز اين بيان هم به درد جواب از
اشال نمخورد.

پس اشال اول اين شد که، انحلال را در عام استغراق مپذيريم و در عام مجموع نمپذيريم و در  عام استغراق هم که
مپذيريم، انحلال به اوامر ضمنيه نيست، انحلال به اوامر نفس استقلال است.

اشال دوم هم اين شد که، سلمنا که انحلال را بپذيريم، اما با درست کردن امر ضمن مشله استحالهاي که مرحوم آخوند(ره)
فرموده، حل نمشود.

اشال سوم بر نظريه محقق خوئ(ره)

شود.‐ اين است که، اصلا امر ضمنال اول مبراي اش ميلال سوم، تکه بر ايشان داريم ‐که اصلا اين اش ال سوماش
مجرد لفظ است که «لا معنا له».

اين که مگوييد: مرکب که مامور به واقع شد، همه اجزائش امر پيدا مکند، اصلا اين دو کلمه قابل جمع نيست، اين که امر
باشد، ضمن هم باشد، قابل جمع نيست، براي اين که ضمن بودن را معنا مکنيد به اين که، «امتثال احد الاجزاء، لا يمن  الا

ف ضمن باق الاجزاء»، اگر رکوع را بجا بياورم، امتثال نردم، مر اينه بقيه اجزاء را هم امتثال کنم.

اگر اينطور است، پس اين دير امر ندارد، امر معنايش اين است که، انسان متعلق را در نظر مگيرد و با قطع نظر از سائر
امور دير، امر را متوجه آن مکند و اصلا در امر، اين لازم است که، متعلق به نحو استقلال لحاظ شده باشد.

بنابراين اصلا تقسيم امر، به امر استقلال و امر ضمن غلط است. امر ضمن مجرد لفظ هست و اصلا در شريعت چيزي بنام
امر ضمن، به اين معنا که ايشان فرمودهاند که: امتثال در هر جزئ امان ندارد، مر در ضمن امتثال بقيه اجزاء، نداريم.

سوال:...؟
پاسخ استاد: از نظر عرف هم همينطور است، شارع متعال مرکب را بعنوان ي شء واحد در نظر مگيرد، منتها واحد اعتباري

امر، به اين واحد تعلق پيدا کرده است.

اشال چهارم بر نظريه محقق خوئ(ره)

اشال چهارم که، اساسش از محقق بروجردي(ره) است و امام(ره) هم به تبع مرحوم بروجردي(ره) آن بيان کردهاند، اين است
که، اين قضيه که در کلام مرحوم آخوند و نائين(قدس سرهما) و اساطين علم اصول وجود دارد که، امر داع  در متعلق هست.

است که انسان دارد، وقت براي انجام متعلق است، اعتقادات اين حرف را اين بزرگان فرمودهاند: درست نيست، آنچه که داع
اعتقاد به خداوند و معاد و به اين که، اگر انسان فعل را انجام دهد، ثواب بر آن فعل است و اگر انجام ندهد، عقاب بر آن فعل

است، اين اعتقادات سبب مشود که، انسان انيزه پيدا کرده و فعل را انجام دهد و خود امر بما هو امر، عنوان داع بودن را
ندارد.

قبلا در جواب مرحوم آخوند(ره) اين بيان را آورديم و اينجا هم مآوريم که، همانطوري که امر استقلال نمتواند داع باشد،



امر ضمن هم نمتواند داع باشد.

سوال:...؟
پاسخ استاد: امر زمينه را براي اين که انسان بر ي تليف اطلاع پيدا کند ايجاد مکند، اما آنچه انيزه مشود که، انسان اين

عمل را انجام دهد چيست؟

آخر در فرمايش امام و مرحوم بروجردي(قدس سرهما) هست که، اگر امر داع باشد، بايد تخلف مامور به ممن نباشد، هر
وقت مولا امر کرد، عبد هم بايد انجام دهد. داع را قبلا معنا کرديم که، يعن آنچه که در انسان ايجاد اراده مکند.

براي انجام عمل، مجرد امر داع نيست، البته زمينه هست، آن هم بعنوان ي زمينه مختصر و بله داع، اعتقادات است که
انسان دارد که، انيزه و داع مشود که، انسان فعل را انجام دهد والا مجرد امر داع نيست.

امر مولا هيچ اثري ندارد، الا اينه انسان اطلاع پيدا کند و عقل بنحو کبراي کل مگويد: تاليف مولا واجب الاطاعه است و بايد
انجام دهيد، اما امر فقط اثرش اين است که، ما از تليف اطلاع پيدا کنيم، اما آيا مجرد اطلاع داع مشود؟

خيل از افراد هستند، مسلمان هم هستند، اطلاع هم دارند که خمس واجب است، اما در آنها داع بر اين که خمس را پرداخت
کنند نيست، اعتقاداتشان وقت ضعيف باشد، اين داع هم وجود ندارد.

عرض کردم که، اين مطلب است که در علم اصول؛ از اول تا به حال مدام بيان کردهاند که، «الامر يون باعثا، يون بعثا، يون
تحريا، يون داعيا» اين در کلمات مثل مرحوم نائين، اصفهان و آخوند(قدس سرهم) و اعاظم و ارکان اصوليين وجود داشته،
اما امام و مرحوم آقاي بروجردي(قدس سرهما) فرمودهاند: امر داعويت ندارد، بله فقط زمينه است براي اين که انسان اطلاع بر

تليف پيدا کند و آنچه داعويت دارد، عامل ديري هست.

اگر اين حرف را زديم، هم فرمايش آقاي خوئ(ره) جواب داده مشود و هم فرمايشات مرحوم آخوند(ره). البته اين جواب
جواب فن نيست، چون ي جواب مبناي است و خيل جواب محم هم نيست.

فرمايش مرحوم آقاي خوئ و آخوند(قدس سرهما) روي اين مبناست که، امر داع باشد، ول بعنوان ي جواب انسان متواند
بويد: اساس اين مبنا مورد قبول نيست.

اين مجموعا چهار اشال که، اگر در عبارات مرحوم آقاي خوئ(ره) خوب دقت کنيد، اشالات ديري هم به ذهن مرسد که،
آن  بقيه اشالات را خودتان ملاحظه بفرماييد.

نتيجه بحث تا اينجا اين شد که، تمام ادلهاي که براي استحاله اخذ قصد امر در متعلق بيان شده، ناتمام است و عرض کرديم که،
همين مقدار که ادله استحاله ناتمام باشد، کفايت مکند که بوييم: اخذ قصد امر در متعلق ممن است و شارع هم از اول به

صلاه بضميمه قصد امر امر کند و اين بيان که مرحوم آقاي خوئ(ره) بيان فرموده، علاوه بر اين که مورد نياز نيست، مواجه
با اين چهار اشال مهم است که، عرض کرديم.

پس نتيجه اين مشود که، اخذ قصد امر در متعلق امان دارد و حال که امان داشت، بايد برويم سراغ ادله، ببينيم در باب
عبادات؛ در صلاه، صوم و ... آيا مولا قصد الامر را جزء متعلق قرار داده است يا نه؟



بحث بعدي ان قلت است که، مرحوم آخوند(ره) در آخر اين بحث بيان کرده که، کسان که گفتهاند: اخذ قصد امر در متعلق
امان ندارد، گفتهاند: استحالهاش «انما هو بالامر الواحد» است، اما اگر تعدد امر باشد، استحاله ندارد. مرحوم آخوند(ره) دو

اشال به اين داشتهاند، اين را ملاحظه بفرماييد فردا توضيح مدهيم ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


