
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کرديم که در اين مسئله، بعد از اينه ادله قائلين به استحاله بصورت مفصل بيان شد و مورد بحث قرار گرفت که، تقريبا
در اين مسئله همه انظار و اقوال اعلام و بزرگان را عنوان کرديم، تا بحال به اين نتيجه رسيديم که، اين ادله که بر استحاله قائم

بر استحالهي اخذ قصد امر در متعلق نداشتيم، به اين نتيجه منته دليل است، وقت شده، ناتمام است و همين مقدار کاف
مشويم که، اخذ قصد امر در متعلق امان دارد.

همانطور که مشهور متاخرين از اصوليين، اين نظريه را داشتهاند که، نيازي نيست به اين که، دليل مستقل بر اين که اخذ قصد
امر در متعلق امان دارد، اقامه کنيم، همين مقدار که ادلهي استحاله ناتمام و مخدوش شد، به اين نتيجه مرسيم.

نظريه مرحوم خوئ(ره) در مسئله

تنها مطلب که در مسئله باق مانده، فرمايش مرحوم آقاي خوئ(قدس سره)( محاضرات، جلد 2، صفحه 164) است که، تقريبا
براي بيان نظريهاشان سه جهت را در نظر گرفته و بعد از آن منته شدهاند به آن نتيجهاي که دنبالش بودهاند.

سر تقسيم واجب به تعبدي و توصل

در جهت اول فرمودهاند که: در تقسيم واجب، اين راقبول داريم که، واجب تعبدي، واجب است که درش قصد قربت اخذ شده و
واجب توصل، واجب است که در متعلقش قصد قربت اخذ نشده است، «ما يعتبر فيه قصد القربه تعبدي و ما لايعتبر فيه

.«القصد القربه توصل

اين ي جهت است که، اگر کس بويد: تعبدي بودن ارتباط به مسئله قصد قربت ندارد، کما اين که افرادي مثل مرحوم محقق
حائري(ره) اين مبنا و نظريه را داشتهاند، از محل نزاع خارجند.

تقسيم واجب تعبدي بحسب مقام تصور

در جهت دوم فرمودهاند: واجب تعبدي بحسب مقام تصور، «عل انحاء ثلاثه»، سه نوع است؛ ي نوع اين است که واجب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تعبدي، «باجزائه و شرايطه کلها تعبدي»، يعن بوييم: واجب تعبدي داشته باشيم که، هم در اجزاءاش قصد قربت معتبر باشد و
هم در شرايطش.

قسم دوم از نظر تصور اين است که، ي واجب تعبدي داشته باشيم که، در اجزاءاش قصد قربت معتبر باشد، اما در شرايط
مختلف باشد، در بعض از شرايطش قصد قربت معتبر باشد و در بعض دير قصد قربت معتبر نباشد.

قسم سوم اين است که، ي واجب تعبدي داشته باشيم که، در بعض از اجزاءاش قصد معتبر باشد، اما در برخ دير قصد
قربت معتبر نباشد.

بعد از اين که به حسب تصوير عقل، اين تقسيم را براي واجب تعبدي مطرح کرده فرمودهاند: قسم اول مصداق خارج ندارد.
اين که در شريعت ي واجب تعبدي داشته باشيم که، همه اجزاء و شرايطش تعبدي باشد و درش قصد قربت معتبر باشد، چنين

چيزي مصداق خارج ندارد و فقط در همان مقام و  تصور باق مماند.

اما در قسم دوم فرمودهاند: مثال دارد و مثال معروفش هم خود صلاه است، صلاه از نظر اجزاء، تمام اجزاءاش تعبدي است،
اما از نظر شرايط، بسياري از شرايط صلاه توصل است، يعن درش قصد قربت معتبر نيست. مثلا طهارت ثوب که ي از

شرايط لباس مصل اين است که، لباس مصل پاک باشد، يا طهارت بدن مصل و يا استقبال قبله که، همه فقهاي مگويند:
هيچدام از اينها تعبدي نيست. لازم نيست وقت لباسمان را براي نماز تطهير مکنيم، يا بدن را تطهير مکنيم و يا وقت استقبال

مکنيم، قصد قربت داشته باشيم.

سوال:...؟
پاسخ استاد: ثواب داشتن غير از تعبدي بودن است، تعبدي يعن اين که اگر قصد قربت نن، محقق نمشود

ي از فرقهاي بين توصل و تعبدي اين است که، تعبدي بدون توجه واقع نمشود، اما توصل، مثلا اين لباس شما نجس است،
بدون اين که توجه به نجاست هم داشته باشيد، باد لباس را درآب انداخت و از آن طرف هم بيرون آورد، اين پاک شد اصلا

شما توجه هم به تطهيرش نداشتيد.

اگر نمازتان را به ي طرف خوانديد، بعد از نماز، از شما سوال کنند که، اين طرف که ايستاديد قبله بود يا نه؟ بعد معلوم شد که
قبله بوده، نماز درست است.

اين را براي اين عرض کردم که، در واجبات تعبديه، اگر توجه نباشد عمل باطل است و واجبات تعبدي بدون توجه امان تحقق
ندارد، بر خلاف واجبات توصليه.

پس نماز تمام اجزايش تعبدي است، اما غالب شرايطش توصل و بعض از شرايطش تعبدي است، مثل طهارات ثلاث؛ وضو،
غسل و تيمم که، از شرايط تعبدي است، اما بقيه شرايط توصل است.

در قسم سوم که بوييم: واجب، بعض از اجزاءاش تبعدي است و بعض هم غير تعبدي فرمودهاند: اين را هم در واجبات اصليه
که وجوبشان عرض مثل صلاه و صوم  و حج هست نداريم. اما در واجبات ،عنوان اول که در ي واجبات نداريم، يعن

است، يعن با نذر، يا قسم، يا حلف و يا يمين واجب شده است، داريم.



مثلا اگر کس خواندن دو رکعت نماز را بعلاوه اعطا ي درهم به فقير نذر کند و اين دو را متعلق نذر قرار دهد، بطوري که اين
دو در نظرش به منزله ي ش واحد باشد، يعن بحسب علم و اصطلاح علم، مجموع من حيث المجموع را متعلق نذر قرار

دهد، اينجا نذر تعلق پيدا کرده به عمل که، مرکب از دو جزء است؛ ي جزئش نماز است که واجب تعبدي است و جزء دومش
اعطاء درهم است که، واجب توصل است.

انحلال امر به مرکب به اوامر متعدده

در جهت سوم فرمودهاند: در مواردي که امر، به متعلق مرکب تعلق پيدا مکند، بحسب مقدار اجزاء امر انحلال پيدا مکند، اگر
واجب مرکب از ده جز است، مثل صلاه، امري که به اين صلاه تعلق پيدا کرده است، به اوامر متعدده انحلال پيدا مکند.

اوامري را که مربوط به هر جزئ است، اسمش را مگذاريم امر ضمن، يعن اينطور نيست که، هر جزئ داراي ي امر
استقلال باشد، امر ضمن يعن امر متعلق به اين جزء امتثال نمشود، مر اين که اين جزء را در ضمن بقيه اجزاء امتثال کنيد

و اگر بقيه اجزاء را امتثال ننيد، امر متعلق به اين جزء قابل امتثال نيست.

بعد در همين جهت سوم فرمودهاند که: اين که در جاي دو، سه جزء خارج داشته باشيم، مسئله خيل روشن است، هر جزء
خارج داراي ي امر ضمن است، اما اگر مرکب، مرکب از دو جزء باشد که، ي جزئش عبارت از ذات فعل که ي شء

خارج است و جزء دوم عبارت از قصد الامر است، همه دعوا سر اين است که، آيا خداوند متعال متواند از اول، متعلق امر
را صلاه بقصد امر قرار دهد، بطوري که قصد امر متعلق به اين صلاه، جزء متعلق واقع شود؟

فرمودهاند: همين را بياوريد در ميدان، آنچه که امر به آن تعلق پيدا مکند، دو جزء دارد؛ ي جزئش فعل خارج است بنام
از اجزاء مرکب تعبدي باشد و بعض ن است بعضصلاه، جزء دومش قصد الامر است که، در جهت دوم بيان کرديم که، مم

.از اجزاء هم توصل

 سه خصوصيت در قصد الامر

ايشان فرمودهاند: اين قصد الامر، سه خصوصيت درش وجود دارد که ‐البته با اين بيان و دسته بندي که عرض مکنيم‐ به
سبب اين سه تمام آن اشالات که قائلين  به استحاله ذکر کردهاند، منتف مشود؛ خصوصيت اولش اين است که، امر متعلق

به اين مرکب که انحلال پيدا ميند، خود قصد الامر، ي امر ضمن پيدا مکند.

همانطور که در مرکب خارج که دو جزء دارد مگوييم: اين جزء امر ضمن دارد، در اين مرکب هم که، ي جزء خارج بنام
ذات صلاه و ي جزء دوم ذهن بنام قصد الامر دارد، اينجا هم امر، به دو امر ضمن انحلال پيدا مکند، ي امر ضمن به ذات

صلاه تعلق پيدا مکند و امر ضمن دوم هم، به قصد الامر تعلق پيدا مکند. پس خصوصيت اول اين شد که، اين قصد الامر
خودش امر ضمن دارد.

خصوصيت دوم اين است که، وجوب اين قصد الامر، وجوب توصل است و نه تعبدي، يعن براي اين که قصد الامر را اتيان و
امتثال کنيم، نيازي به قصد الامر نداريم. پس اين قصد الامر خودش تعبدي نيست و توصل است.

در خصوصيت سوم فرمودهاند: اگر فرض کنيم چنين واجب داشته باشيم که، امر به صلات که، درش قصد الامر وجود دارد



تعلق پيدا کند، اين جزء بر خلاف سائر اجزاء، در طول آن جزء اول است و اين مرکب بر خلاف سائر مرکبات است.

در مرکبات دير اجزاء در عرض يديرند، يعن امتثال رکوع و سجده متوقف هست بر اين که اجزاء دير را امتثال کنيم، براي
اين که اگر کس بخواهد رکوع را بياورد و قصد سجده نداشته باشد، رکوعش کالعدم است و در سائر اجزاء، بين اجزاء جنبه

طوليت وجود ندارد، هر جزئ امتثالش توقف دارد بر امتثال جزء دير.

اما اگر فرض کنيم ‐روي فرض داريم بحث مکنيم‐ ي مرکب داريم که امر تعلق پيدا کرده به صلاه بضميمه قصد الامر، اين
قصد  الامر جزئ است که در طول سائر اجزاء است.

پس اين قصد الامر؛ اولا امر متعلق به آن ضمن است، ثانيا توصل است و ثالثا خود اين جزء عنوان عرض ندارد، بله عنوان
طول دارد.

بعد از اين مطالب فرمودهاند: تمام اشالات که در کلمات بزرگان و اعلام بود، با اين بيان مندفع مشود. ولو اين که به حسب
ادله، بصورت نه دليل بيان کرديم، اما ايشان تمام اشالات را که در اين مسئله مطرح شده است، در چهار جهت خلاصه کرده

فرمودهاند: آنهاي که مگويند: اين محال است؛ بعض نتيجته دليلشان تشريع است، بعض نتنيجه دليلشان عدم قدرت ملف بر
امتثال است و بعض هم نتيجه دليلشان خلف است.

چهارم همان است که مرحوم آخوند(ره)(در کفايه) فرموده که: اگر قصد الامر را جزء براي متعلق قرار دهيم، لازم مآيد که، امر
داعويت براي خودش داشته باشد و داعويت امر براي خودش، يا براي قصد الامر امان ندارد.

ايشان فرمودهاند که: اگر اين خصوصيات ثلاثه را، يعن ضمن بودن، توصل بودن و طول بودن را در نظر بيريم، دير اين
اشالات بوجود نمآيد، تمام اين اشالات روي اين فرد است که، در اين قصد الامري که جزء براي متعلق هست بوييم:

خودش ي امر نفس استقلال دارد.

جواب مرحوم خوي(ره) به فرمايش مرحوم آخوند(ره)

اينجا نتهاي که بايد توضيح دهيم اين است که، ايشان نسبت به فرمايش مرحوم آخوند(ره) حرف داشتند که، عرض کرديم از
جاهاي مشل عبارت کفايه بود، در اينه محشين از اين عبارت چه چيزي استفاده مکنند، حرف خيل زياد است.

ايشان فرمودهاند که: اگر امر متعلق به قصد الامر را ضمن قرار داديد، امر متعلق به مرکب، به حسب اجزاء انحلال پيدا مکند
که اگر امر متعلق به قصد الامر ي امر استقلال باشد، اشال آخوند(ره) اينجا تصويب مشود و لازمهاش اين است که، امر

داعويت براي خودش داشته باشد.

دقت کنيد الفاظ ي مقدار انسان را از مطلب دور نند، ما هستيم و قصد الامر، مخواهيم بوييم: ي امر مستقل به اين تعلق
پيدا کرده است، امر بعث است و ايجاد داع مکند براي اينه شما  قصد امر کنيد، پس «الامر يون داعيا ال قصد نفسه يا

داعويت نفسه» و اين محال است.

است، وقت امر ضمن ه ينيست، بل استقلال امر نفس اما اگر گفتيم: اين امري که به اين قصد الامر تعلق پيدا کرده، ي
امر به عنوان ي امر ضمن شد، هيچ محذوري ندارد که، ي امر ضمن داع براي ي امر استقلال باشد. قصد امري را که



مخواهيم جزء متعلق قرار دهيم، آن امري است که، به صلاه تعلق پيدا کرده است.

اگر ي امر نفس استقلال بخواهد داع براي خودش باشد، محال است، همچنين اگر ي امر ضمن بخواهد داع براي
خودش باشد محال است. اما گفتيم: اين امري که بقصد الامر تعلق پيدا مکند؛ اولا ضمن است، ثانيا قصد الامر خودش جزء

طول است، يعن امر تعلق پيدا مکند به اين که، آن امري را که متعلق به صلاه است، قصد کنيد، لذا نتيجهاش اين مشود که،
ي امر ضمن، داع مشود براي ي امر ضمن دير و اين اشال ندارد.

فرمودهاند: امر ضمن متواند داع براي امر ضمن دير باشد، کما اينه امر نفس هم متواند، داع براي امر نفس دير
باشد. امر ضمن داع براي خودش نمتواند باشد، اما داع براي امر نفس دير متواند باشد. اما ينطور که بيان کرديم گفتيم:
امري که روي صلاه بعلاوه قصد امر مآيد، به دو امر انحلال پيدا مکند؛ ي امر به ذات صلاه و ديري امر به قصد الامر که،

اين دو امر ضمن است.

اين که امر به قصد الامر، داع براي داعويت خودش مشود، غلط است، امر به قصد الامر، امر ضمن است به اين که، آن امر
براي امر ضمن داع ،امر ضمن ر را که، به ذات صلاه تعلق پيدا کرده، قصد کن. هيچ محذوري هم ندارد که، يدي ضمن

دير باشد.

سوال:...؟
پاسخ استاد: ايشان حرفشان اين است اگر ي امر ضمن، داع براي امر ضمن خودش باشد، اشال دارد، اما اگر داع براي

امر ضمن دير شد، محذوري ندارد، کما اين که اگر ي امر نفس، داع براي امر نفس دير شد، آن هم محذوري ندارد.

آنچه رويش تاکيد دارم اين است که، حرف ايشان خوب روشن شود، چون حت در کلمات بعض از تلاميذه ايشان،  وقت نظر
ايشان را بيان کردهاند، به نظرم غير صحيح بيان کردهاند، حرف ايشان و اين تحقيق که در مسئله فرمودهاند، روشن شود که،

اين مقدماتش بود و اين هم نتيجه اش بود.

انشاءاله فردا بحث مکنيم که، آيا اين فرمايش درست است يا نه؟ شما هم محاضرات را ببينيد و اشالات هم که به ذهن تان
مآيد، براي  فردا يادداشت کنيد ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


