
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۱۹ فروردین ۱۳۹۸

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 80 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که کس از دیری دین را طلب دارد اما این دین مؤجل است و زمان دارد، حال اگر دائن مداند اگر مطالبه
کند مدیون بذل مکند، آیا در چنین فرض استطاعت حاصل است یا خیر؟ مرحوم امام بر اساس آنچه که در متن تحریر آمده

مفرماید: در جای که دین و بذل دین متوقف بر مطالبه است، اینجا استطاعت حاصل نیست. عده زیادی از محشین عروه
همین را قائلاند؛ زیرا این از باب تحصیل استطاعت است، اما همانگونه که اشاره شد ما با مرحوم سید موافقیم که خود سید

قائل است به این که در فرض مطالبه نیز استطاعت حاصل است و این که صاحب جواهر(قدس سره) از استطاعت منع کرده و
فرموده استطاعت در اینجا حاصل نیست، کلام صحیح و تمام نیست.

در جلسه گذشته بیشتر روی این تعبیری که کشف اللثام دارد تیه کرده و گفتیم اینجا آیا عرفاً بمنزلة المأخوذ است یا نیست؟ در
کند، در آنجا مسلم بمنزلة المأخوذ است، اما در اینجا دائن فقط باید یکند و خود مدیون دین را بذل مکه مطالبه نم جای
کلمه به مدیون بوید و مداند که اگر بوید مدیون دین خود را مدهد. فرض که ش دارد مدیون بذل مکند یا نه؟ فرض

بعدی بحث است، اما الآن فرض این است که مداند اگر مطالبه کند مدیون تمام دین را به دائن مدهد و دائن هم متواند با آن
به حج برود، آیا اینجا آن عناوین که در روایات استطاعت آمده بود که «عنده ما یحج به»، ولو عرفاً الآن موجود است؟

دیدگاه برگزیده

به نظر ما در اینجا اگر ذو الحق که مدیون است از این حقّش استفاده کرد این مانع از استطاعت است، اما اینجای که علم داریم
که مدیون از این حقّش استفاده نمکند، حق مشود کالعدم و دیر چیزی مانعیت ندارد. بنابراین مجرد ثبوت حق به حسب

تواند مانعیت داشته باشد و اگر اصل ثبوت این حق مانعیت دارد در آن فرض قبلبرای مدیون نم یا به حسب عقلائ شرع
نیز باید مانعیت داشته باشد؛ یعن بوئیم هر چند مدیون هم از حق خود مگذرد، اما اشتباه کرده و حقّش موجود است و این

حق به حسب الواقع مانع است از استطاعت و لذا باید در آنجا بوئیم قبولش بر این شخص واجب نیست.

به بیان دیر در اینجا مدیون ی حقّ دارد که تأخیر بیندازد و شارع یا عقلا برای او این حق را قرار دادهاند. در فرض اول که
دائن مطالبه نمکند اگر اصل این حق مانع از استطاعت است، باید بوئیم اینجا گرفتنش بر این دائن واجب نیست و مجرد بذلِ
مدیون او را مستطیع نمکند. در دوم هم اگر مطالبه کند خود مدیون رفع حق مکند. پس باید بوییم نفس ثبوت الحق مانعیت

ندارد، بله آنچه مانعیت دارد استفاده از حق است، اگر مدیون از حق تأخیر خودش استفاده کند، مانع از استطاعت است
وگرنه مانع وجود ندارد و این بمنزلة المأخوذ است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


کند بمنزلة المأخوذ است؛ یعنکند و مدیون خودش بذل مکه مطالبه نم این تعبیر کشف اللثام بسیار دقیق است که در جای
مثل این است که مال دست دائن است. گفتیم در اینجا نیز همینطور است، اگر مطالبه هم کند و مدیون بذل کند اینجا هم بمنزلة
المأخوذ است و اینجا نیز به این معناست که مدیون از حق خودش استفاده نمکند و آنچه مانعیت دارد استفاده از حق است،

اما نفس ثبوت حق اینجا مانعیت ندارد.

دیدگاه فقیهان در صورت دوم

مرحوم والد ما در اینجا با مرحوم امام مخالفت کردند، امام(قدس سره) مفرماید اگر مطالبه کند یعن اگر متوقف بر مطالبه
باشد مستطیع نیست. مرحوم سید مفرماید اگر مطالبه کند و مدیون هم بذل کند مستطیع است، مرحوم والد ما نیز همین کلام
سید(قدس سره) را اختیار کردند. محقق خوئ(قدس سره) نیز در میان محشّین عروه در اینجا با سید(قدس سره) موافقت کرده،
اما بسیاری دیر از محشین عروه مخالفت کرده و نفس این حق را مانع شرع مدانند، ول به نظر ما اصل حق مانعیت ندارد،

بله استفاده از حق مانع است.

ّخیار و حق ری هم نسبت به این ملمتزلزل است و دی مل این ی را به دست آورده منته نظیر این که انسان الآن مال
دارد، اینجا نمتوانیم بوئیم به صرف این که دیری نسبت به این مل ی حقّ دارد این اصلا مستطیع نمشود، بله این
شخص به نفس مالیت، عنوان استطاعت را پیدا مکند. بنابراین آنچه مانعیت از استطاعت دارد استفاده از حق است، اما

اصل وجود ی حق مانعیت ندارد.

اشال و پاسخ والد معظَّم(قدس سره)

مرحوم والد اشال ذکر کرده و جواب دادند که نظر مرحوم امام در آنجای که دین حال است این شد که مطالبه واجب است و
استطاعت را پذیرفتند، سؤال این است که اگر مطالبه مانعیت دارد چرا آنجا مانع نبود؟ و اگر ندارد اینجا هم فقط ی مطالبه

مکند، دین مؤجل است اما دائن با مطالبه دین را وصول مکند، مطالبه چه اشال دارد؟ فرق بین ما نحن فیه و بین جای که
دین حال است و مطالبه واجب است چیست؟

مرحوم والد ما مفرماید: در دین حال حق مطالبه وجود دارد؛ یعن دین زمانش فرا رسیده و الآن باید مدیون به دائن بدهد و
برای دائن حق مطالبه است، اما در ما نحن فیه حق مطالبه نیست؛ یعن چنین حق ندارد که این دائن مطالبه کند، منته خود
ایشان در ادامه مفرماید: «و الظاهر أن هذا الفرق و إن کان موجوداً»، اما این فارق در ما نحن فیه از حیث استطاعت و عدم
استطاعت نمشود؛ یعن نمتوانیم بوئیم چون در دین حال، حق مطالبه دارد اما در ما نحن فیه حق ندارد این سبب مشود

بوئیم آنجا استطاعت هست و اینجا استطاعت نیست، منته ایشان به همین مقدار اکتفا مکند.[1]

بنابراین در اینجا باید این مطلب روشن شود که آیا این شخص مستطیع است یا خیر؟ گفته شد باید روی این نته توجه کنیم که
چون بمنزلة المأخوذ است پس مستطیع است، الآن این مال به منزله این است که در یدِ این دائن است، فقط باید ی مطالبه

کند، در جای که بدون مطالبه مدیون مپردازد که مسلّماً مستطیع است، در اینجا هم بمنزلة المأخوذ است. لذا فقط باید اقدام به
مطالبه کند هر چند چنین حق ندارد که مطالبه کند ول حرام نیست. بله، اگر مگفتیم در اینجا مطالبه دائن حرام است، آنگاه
مگفتیم خود همین مانع شرع استطاعت مشود، اما خلط شده بین این که مگوییم حق مطالبه ندارد و بین این که مگوئیم

مطالبه حرام است. در جلسه گذشته گفته شد در دین مؤجل، دائن قبل از فرا رسیدن اجل حق مطالبه ندارد ول به این معنا
نیست که مطالبه کردنش حرام باشد.



اگر مگفتیم مطالبه حرام است مسلم مانع از استطاعت شرع بود، ول دلیل نداریم که مطالبه حرام باشد هر چند به حسب
قواعد حق مطالبه ندارد، مثل این که در باب معامله مگوئیم ذو الخیار متواند از خیار خودش استفاده کند، اما به این معنا

نیست که «من علیه الخیار» نباید به او بوید که تو از خیار استفاده نن، حرام نیست هر چند چنین حق ندارد.

بنابراین روشن شد که چرا در دین حال مطالبه را واجب مدانید و آنجا مگوئید مستطیع است، اما در اینجا مگوئید مطالبه
نباید کند و مستطیع نیست، فارق ذکر شد و مرحوم والد ما این فارق را مورد اشال قرار داد و حق با ایشان است که این فارق

اشال دارد و فرق بین این دو صورت (یعن صورت مطالبه و عدم مطالبه) فرق نیست و شاید مرحوم سید در عروه که فرق
نذاشته، از اول فرض را روی فرض مطالبه آورده است. شاید وجهش همین باشد که بین مطالبه و عدم مطالبه در اینجا (که

علم دارد دائن اگر از مدیون مطالبه کند مدیون بذل مکند) فرق وجود ندارد.

ارزیاب دیدگاه امام خمین(قدس سره)

امام خمین(قدس سره) مفرماید: «و لو کان مؤجلا و المدیون باذلا یجب أخذه و صرفه فیه و لا یجب ف هذه الصوره مطالبته
و إن علم بأدائه لو طالبه»[2]؛ اگر علم داشته باشد که با مطالبه دین را مپردازد، باز مستطیع نیست.

عدهای از فقها همانند مرحوم بروجردی و مرحوم گلپایان همانند مرحوم امام مفرمایند در فرض مطالبه مسئله از باب
تحصیل الاستطاعة است. جواب این است که این تحصیل الاستطاعه نیست؛ زیرا استطاعت الآن موجود است، در اینجا

نمگویند که این شخص استطاعت را تحصیل مکند، بله اینجا ی چیزی مال خودش هست که در دست مدیون مباشد و
فقط باید به مدیون بوید که بدهد و مداند که مدیون هم به او مدهد هر چند مدیون ی حقّ دارد این را تا ی سال دیر نه

دارد و این پاسخ را نیز ذکر کردیم که هم استیفای از حق مانعیت دارد و هم نفس حق.

از سوی دیر در اینجا عرفاً تحصیل الاستطاعة نمگویند، بله تحصیل الاستطاعه آن است که من بروم کار کنم مال به دست
بیاورم و با آن مال به مه بروم، اما الآن این مال مل این دائن است و مداند که مدیون هم بذل مکند، فقط باید مطالبهای

کند، اینجا عرفاً بمنزلة الموجود و المأخوذ است و استطاعت الآن محقق است.

دیدگاه مرحوم هاشم شاهرودی

مرحوم هاشم شاهرودی در کتاب الحج همین نظر مرحوم سید را تقویت کرده منته ی راه دیری را ط کرده و مگویند:
«و الحق مع السید الماتن لأن الامان و استحقاق التصرف ف ما یمل من الزاد و الراحله إنما یلزم من جهة القدرة العقلیة لا

الشرعیة إذ لا دلیل عل اخذه شرطاً ف الاستطاعة الشرعیة»[3]، ایشان مگوید ما ی استطاعت شرعیه داریم و ی استطاعت
عقلیه. استطاعت شرعیه همین است که کس مال زاد و راحله باشد و برای او امان صرف آن زاد و راحله در نفقه حج باشد.

بنابراین در استطاعت شرعیه زائد بر این نیاز به چیز دیری نداریم و در روایات آمده: «له زاد و راحله، له ما یحج به» و اینها نیز
بعد ی ان این که خارجاً صرف در حج بشود وجود دارد، منتهالآن له زاد و راحله است و ام الآن موجود است؛ یعن

ضابطهای را ارائه مدهند: «کل ما یون شرطیته ف وجوب الحج من باب الاستطاعة الشرعیة لا یون تحصیله واجباً»؛ هر آنچه
از باب استطاعت شرعیه شرط است تحصیلش واجب نیست. مگوئیم در استطاعت شرعیه چیست؟ مگوئیم باید مال زاد و
القدرة عل فالوجوب من باب القدرة العقلیة ی ون شرطیته فراحله باشیم، اینجا مسلماً تحصیلش واجب نیست، «و کل ما ت

تحصیله بالوجوب»؛ هر آنچه مربوط به استطاعت عقلیه باشد همین قدرت بر تحصیل کاف است، «لأنه بذل یون قادراً
للفعل».



بنابراین ایشان مگوید این که ما تحصیل الاستطاعة واجب نیست در استطاعت شرعیه است؛ یعن در استطاعت شرعیه لازم
نیست شما کار کنید تا مال زاد و راحله بشوید، اما نسبت به استطاعت عقلیه مجرد این که شما قدرت بر تحصیلش دارید

کاف است. ایشان ی مثال زده و مگویند اگر شما مال دارید که در دست غاصب است، اما شما متوانید با ی برخوردی
با او آن را پس بیرید (مثلا با ی داد و فریاد یا ی کس را رفیق او هست بوئید تا مال را از او بیرید)، در اینجا آیا متوانید
بوئید چون مال دست غاصب هست من دیر مستطیع نیستم یا این که به استطاعت عقلیه برمگردد؟ از نظر استطاعت عقلیه

شما الآن قدرت بر تحصیل دارید و همین کاف است،

 مثال بهتر در خود حج در بحث تخلیة السرب (باز بودن راه) است. حال در راه حج ی دشمن هست که شما قدرت دارید او را
که شما زاد و راحله هم دارید ول نید؟! یا در جایذارید و حجتان را انجام بدهید، نباید این کار را بزدن کنارش ب سیل با ی

مخواهید پیاده بروید و مبینید اگر داروی بخورید قدرت بر مش دارید، باید آن دارو را بخورید و ماشیاً حج را انجام بدهید.

لذا ایشان مگوید: اگر ما مسئله را ببریم در استطاعت شرعیه، تحصیل الاستطاعة لازم نیست، اما اگر مسئله را ببریم در
استطاعت عقلیه، استطاعت عقلیه تحصیلش بنفس القدرة عل التحصیل است؛ یعن همین که قدرت دارید استطاعت عقلیه را

تحصیل کنید به منزله این ست که شما بالفعل واجد آن استطاعت عقلیه هستید.

این دین زاد و راحله است (یعن شود، الآن استطاعت شرعیه موجود است و این شخص مالدر ما نحن فیه نیز همینطور م
که از مدیون مخواهد را مال است)، منته از نظر عقل باید بوئیم اگر دین من را متوان بده بده فقط باید این مانع

ظاهری را برطرف کند، عقلا اگر او دین را بدهد این متواند حج را انجام بدهد.

ارزیاب دیدگاه مرحوم شاهرودی

به نظر ما این بیان مخدوش است؛ زیرا اولا، در باب حج دو استطاعت نداریم (تا این که بوییم ی استطاعت شرعیه داریم و
ه یاستطاعت عقلیه و در استطاعت شرعیه تحصیلش واجب نیست و در استطاعت عقلیه تحصیلش واجب است)، بل ی

استطاعت داریم آن هم استطاعت شرع است. ما از ابتدا حت با کسان که استطاعت در آیه را استطاعت عقل یا عرف دانسته
و از روایات استطاعت شرع را استفاده مکنند مخالفت کردیم، به نظر ما روایات هم از اول آیه را معنا مکند، استطاعت

مراد استطاعت شرعیه است.

ثانیاً، در استطاعت چه عقل و چه شرع، هر دو شرط برای وجوب است و فرق نمکند، استطاعت شرعیه شرط وجوب است
و استطاعت عقلیه هم شرط وجوب است، منته در منبع اختلاف دارند؛ یعن مبیِن استطاعت شرعیه شرع است و مبین

استطاعت عقلیه عقل است، اما در این که هر دو شرط برای وجوب و تلیفاند فرق نمکند. قاعدهای که مگوئیم تحصیل
استطاعت واجب نیست؛ این شرایط وجوبیه خواه شرط عقل باشد یا شرع فرق ندارند.

مانع ظاهری وجود دارد که مانع را برطرف کند وگرنه الآن این فرع را مطرح کنیم: ی در مثالها مذکور شرط موجود است ی
کس مریض است و به همین حال طبیع مریضاش قدرت بر حج رفتن ندارد، اما او متواند معالجه کند مداوا کند و بعداً به
حج برود، آیا در اینجا معالجه بر این شخص واجب است؟ کس فتوا نداده و نفته که این معالجه در این شخص واجب است.

بله، اگر معالجه کرد و تمن از رفتن به حج پیدا کرد مستطیع مشود، ول هیچ فقیه نمگوید این باید پول خرج کند و معالجه
کند، خوب بشود و به حج برود. لذا این بیان ایشان تام نیست.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «الثان: ما إذا توقف بذل المديون قبل حلول الأجل عل مجرد المطالبة و يون الدائن واثقا بذلك و انه عل تقدير المطالبة
يبذله فصريح المتن هو عدم وجوب المطالبة‐ ح‐ و عدم تحقق الاستطاعة و الظاهر ان الفرق بين هذه الصورة و بين الدين

الحال الذي تجب مطالبته هو ثبوت حق المطالبة هناك دون هذه الصورة لا بمعن ثبوت الفرق من جهة الحرمة و عدمها حت يقال
ان المانع الشرع كالمانع العقل و ان الاستطاعة لا تجتمع مع حرمة المطالبة بل بمعن ثبوت نفس الحق و عدمه و الظاهر ان هذا

الفرق و ان كان موجودا الا انه لا يوجب ان يون فارقا من جهة الاستطاعة و عدمها بل الاستطاعة متحققة ف كلتا الصورتين و
لازمها وجوب من جهة الاستطاعة و عدمها بل الاستطاعة متحققة ف كلتا الصورتين و لازمها وجوب المطالبة و لذا اختار جماعة
تفصيل الشريعة ف «.العروة و بعض الشارحين تحقق الاستطاعة و انه لا فرق بين هذه الصورة و بين الصورة الاول كالسيد ف

شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 122.
[2] ـ «لو لم ين عنده ما يحج به و لن كان له دين عل شخص بمقدار مئونته أو تتميمها يجب اقتضاؤه إن كان حالا و لو

بالرجوع إل حاكم الجور مع فقد حاكم الشرع أو عدم بسط يده، نعم لو كان الاقتضاء حرجيا أو المديون معسرا لم يجب، و كذا لو
لم يمن إثبات الدين و لو كان مؤجلا و المديون باذلا يجب أخذه و صرفه فيه، و لا يجب ف هذه الصورة مطالبته و إن علم بأدائه
لو طالبه، و لو كان غير مستطيع و أمنه الاقتراض للحج و الأداء بعده بسهولة لم يجب و لا يف عن حجة الإسلام، و كذا لو كان

له مال غائب لا يمن صرفه ف الحج فعلا أو مال حاضر كذلك أو دين مؤجل لا يبذله المديون قبل أجله لا يجب الاستقراض و
الصرف ف الحج، بل كفايته عل فرضه عن حجة الإسلام مشل بل ممنوع.» تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 375-374.

[3] ـ کتاب الحج، جلد1، ص346.


