
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۹۸

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 79 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که دائن دین که بر ذمه مدیون دارد اجل دارد مؤجل است، اگر مدیون قبل حلول الاجل دین را به دائن بذل
کند. گفته شد که در اینجا صوری دارد، صورت اول آن است که دائن مطالبه نمکند؛ یعن سراغ مدیون نرفته و بوید این دین

را ادا کند و این اجل را کأن لم ین قرار بده، بله مدیون بدون مطالبه دین را بذل مکند.

گفته شد ظاهر کلمات فقها آن است که این مورد اختلاف نیست که شخص مستطیع مشود؛ یعن جای که مدیون خودش بذل
مکند اینجا استطاعت محقق است و با نفس بذل خود استطاعت الآن محقق است و این شخص مستطیع شده و باید حج را

انجام دهد.

مرحوم سید مسئله را روی صورت مطالبه یعن صورت دوم آورده است که دائن از مدیون قبل حلول الاجل مطالبه کند و بعد به
کلام صاحب جواهر(قدس سره) نیز اشاره شده که مرحوم سید کلام صاحب جواهر را حمل بر صورت مطالبه کرده، اما

یم و همچنین مرحوم والد ما کلام کاشف اللثام و صاحب جواهر(قدس سره) را به صورت مطلق معنا کردند؛ یعنمرحوم ح
هم صورت اول که مطالبهای نیست و هم صورت دوم که مطالبهای هست. حال ی بحث این است که ما عبارات ایشان را

چطور معنا کنیم؟

تبیین موضوع مسئله

بنابراین مسئله این است که چنین شخص که مدیون قبل حلول الاجل به او بذل مکند و گفتیم در باب دین قبل حلول الاجل
برای دائن قبول واجب نیست، مثلا کس پول به دیری یساله قرض داده و قبل از این که ی سال برسد مدیون به دائن

مگوید این پولت را بیر، در اینجا برای دائن قبول واجب نیست، مگوید من ی سال به تو قرض دادم، بهویژه در جای که
ی غرض در این اجل برای خود دائن باشد، غرض هم نباشد باز خود دائن متواند بوید من فعلا قبول نمکنم! این حق را

دائن دارد.

اگر در باب دین بوئیم قاعده این است که در دین مؤجل اگر مدیون قبل حلول الاجل دین را داد بر دائن قبول واجب است، در
اینجا بحث ندارد و اصلا نباید مورد اختلاف واقع شود. سر این که اینجا مورد خلاف واقع شده آن است که کبرای کل در باب

دین این است که قبل حلول الاجل اگر مدیون آمد دین را داد، قبول بر دائن واجب نیست. برخ از فقها مگویند طبق همین مبنا
که بر دائن قبول واجب نیست، در اینجا مگوییم پس این دائن مستطیع نیست؛ زیرا الآن قبل حلول الاجل، زاد و راحله و «ما

یحج به» ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


لین شاید بتوان گفت قبول در اینجا واجب است و در اینجا نسبت به آن قاعده اولیه در باب دین (که مگوئیم قبول دین قبل
حلول الاجل واجب نیست) ی استثنای بزنیم مر آنجای که دین به اندازه «ما یحج به» باشد و مدیون هم بذل مکند، در اینجا
روایات استطاعت در باب حج حاکم است و مگوید: «عنده ما یحج به» صدق مکند منته صدقش به این است که او قبول

کند.

بنابراین وقت مسئله را بررس مکنیم در جای که مطالبه نیست، مسلّماً در اینجا استطاعت حاصل است؛ زیرا مدیون خودش
درِ خانه دائن آمده و پول دائن را پرداخت منماید. در اینجا درست است «من جهة الدین قبل حلول الاجل» برای دائن قبول

واجب نیست، اما از این جهت که اینجا این قبول مقدمه برای انجام حج واقع مشود، قبول واجب است.

البته در کلمات محقق نائین(قدس سره) آمده که در اینجا عنوان تحصیل استطاعت است، اما به نظر ما در اینجا صدق تحصیل
استطاعت نمکند؛ زیرا پول برای خودِ دائن است و مدیون هم آورده و بذل مکند و او فقط باید اخذ کند، این اخذ واجب است.

به عرف هم که مراجعه کنیم که آیا این شخص «عنده ما یحج به» است یا نه؟ عرف مگوید: بله هست. وقت هست پس این
مستطیع است پس وجوب آمده و مقدمه این عنوان آن است که باید این را از مدیون بیرد و به خانه خود بیاورد.

حال اگر کس مثلا هزار تومان به زید بدهار است و این دینش حال است، اما الآن نمتواند بدهد، ول خودش هزار تومان از
عمرو مخواهد که عمرو باید ی سال دیر بدهد و امروز عمرو این هزار تومان را به او پس داد، آیا در اینجا نیز متوانیم

وئیم در جایقیدی باید به آن بزنیم و ب گوئیم قبول واجب نیست یم وئیم قبول واجب نیست؟ به نظر ما در باب دین وقتب
که واجب متوقف بر او نباشد.

در مثال بالا اگر عمرو بده خود را ندهد که شخص دائن به عمرو هنوز معسر است، ول اگر عمرو گفت این هزار تومان شما
اگرچه هنوز اجل نرسیده، در اینجا آیا باز عنوان معسر بر آن صدق نمکند و به همین جهت، قبول بر او واجب مشود. در باب

استطاعت نیز شارع مگوید: چیزی که «ما یحج به» باشد الآن داری یا نه؟ «بنفس البذل» داریم، پس استطاعت حاصل شده
است.

به بیان دیر، فاضل هندی(قدس سره) در کشف اللثام فرمود: درست است این دین در ذمه مدیون است، اما «بنفس بذل المدیون
گوید: در اینجا مثل آن است که این پول الآن دستت هست، وقتعرف م ،«صار عرفاً لا عقلا» صار بمنزلة المأخوذ»؛ یعن

مدیون مگوید این پول شما، به عرف مگوئیم این هنوز چیزی که بتواند با آن به حج برود ندارد، به شخص مخندند و مگوید
مدیون آورده و تحویل مدهد.[1]

گوید الآن این زاد و راحله و «عنده ما یحجعرف م بنابراین در اینجا این بذل مدیون نزد عرف واقعاً بمنزلة المأخوذ است؛ یعن
به» دارد، لذا اخذ و قبول واجب است، اما صاحب جواهر(قدس سره) قبول نرده و مگوید: ما قبول نداریم.

دیدگاه محقق نائین(قدس سره)

محلّه بوده و درست است. سخن اصل گوید: این منع صاحب جواهر فحرف صاحب جواهر را قبول کرده م مرحوم نائین
مرحوم نائین این است که اولا، دائن قبل حلول الاجل حق مطالبه ندارد و ثانیاً، مدیون قبل حلول الاجل اگر دین را بذل کرد،
«هذا البذل تبرع لا یجِب قبوله» قبولش واجب نیست. لذا محقق نائین(قدس سره) مفرماید: قبل حلول الاجل اگر بخواهد

استیفا کند مثل استیهاب مماند و این از باب تحصیل استطاعت بوده و تحصیل استطاعت واجب نیست.[2]



بنابراین مرحوم نائین از کلام صاحب جواهر(قدس سره) فرض مطالبه را فهمیده همانگونه که خود مرحوم سید نیز فهمیده
است؛ زیرا مگوید این مدیون حق مطالبه ندارد؛ زیرا هنوز زمان آن نرسیده است. این نیز مؤید مشود که فهم سید(قدس سره)
نسبت به کلام کشف اللثام صحیح است هر چند ظاهر کلام کشف اللثام اطلاق داشته و مرحوم والد ما نیز روی اطلاق آن تیه

مکنند، ول بعید نیست که بوئیم عمدتاً در همان فرض مطالبه مخواهند این مسئله را مطرح کنند.

حال اگر در فرض مطالبه گفتند مستطیع نمشود، نمتوانیم بوئیم پس به طریق اول در فرض عدم مطالبه مستطیع نمشود؛
چون اولویت از این طرف است؛ یعن در صورت عدم مطالبه دائن مدیون بذل کرد، اگر گفتیم دائن مستطیع نمشود، در

صورت مطالبه دائن به طریق اول مستطیع نمشود.

ارزیاب دیدگاه محقق نائین(قدس سره)

رکن اول: در ارزیاب دیدگاه محقق نائین(قدس سره) باید گفت: ما نمخواهیم بحث کنیم که آیا این دائن حق مطالبه دارد یا نه
تا این که بویید او استحقاق مطالبه ندارد یا تعبیر کنید به این که: «المطالبة محرمةٌ»؛ زیرا اگر قبل حلول الاجل دائن به مدیون

بوید دین من را بده این مطالبه اصلا حرام است، اما در جای که دائن مداند اگر مطالبه کند مدیون مپردازد، آنجا دیر حرام
نیست هر چند استحقاق هم نداشته باشد.

پس این رکن اول کلام مرحوم نائین که مگوید دائن استحقاق مطالبه ندارد، صحیح نیست؛ زیرا در جواب مگوئیم استحقاق
مطالبه دخل در این بحث ندارد؛ یعن ما نمخواهیم بوئیم حقّش است تا از این راه استطاعت را اثبات کنیم، بله این را

«یا غیر حق وئیم «اذا طالب عن حقکنیم که اگر دائن مطالبه کرد و مدیون نیز بذل نمود، نه این که ببعنوان الفرض مطرح م
و این مطلب، نقش در تحقق موضوع استطاعت ندارد.

رکن دوم: دومین رکن کلام مرحوم نائین آن است که «بذل المدیون تبرع»؛ مدیون تبرع بذل کرده و حال که تبرع بذل کرده
قبولش واجب نیست، جوابش همان نته مفصل بود که گفته شد اگر بذل المدیون محقّق موضوع استطاعت نشود، اینجا قبولش
واجب نیست، اما اگر بذل المدیون محقق استطاعت بشود، دلیل بر عدم وجوب قبول در اینجا وجود ندارد. در اینجا باید نسبت
به آن قاعده کل که در باب دین وجود دارد (که قبول واجب نیست) استثنا زد. لذا در جای که مدیون بدون مطالبه دین خود را

مپردازد، مسلم استطاعت حاصل است.

دیدگاه فقیهان در مسئله

حال اگر دائن مطالبه مکند و علم به این دارد که مدیون دین را مپردازد، در اینجا باز امام خمین(قدس سره) مطلقا مگویند:
استطاعت حاصل نیست. ایشان مفرماید: اگر بذل مدیون متوقف بر مطالبه باشد اینجا مستطیع نیست[3]، بسیاری از محشین

عروه نیز  گفتند اگر متوقف بر مطالبه باشد استطاعت حاصل نمشود.

مرحوم گلپایان از کسان است که همین نظر را در حاشیه عروهشان دارند که این باید «بلا استدعاء» باشد. ایشان در حاشیه
بر کلام سید(قدس سره) مفرماید: «بلا استدعاء و أما الاستدعاء هو تحصیل للاستطاعه و وجوبه ممنوعٌ»، اما خود مرحوم سید
مفرماید: «و کذا لو کان الدین مؤجلا و کانت المدیون بازلا قبل الاجل لو طالبه»، در اینجا مستطیع است؛ یعن مرحوم سید در

فرض که بذل مدیون، فقط باید دائن ی کلمه بوید آقای مدیون اگر متوان به من بذل کن و علم به این دارد که بذل هم
مکند، سید مفرماید اینجا استطاعت حاصل شده.



از عبارات مرحوم حیم استفاده مشود که فرق وجود دارد؛ یعن اگر اجل به نفع مدیون باشد ی حم دارد، اگر اجل به نفع
دائن باشد حم دیری دارد. در جای که اجل به نفع مدیون است قبول را واجب مداند، در جای که اجل به نفع دائن است
مگوید قبول واجب نیست، اما مرحوم والد ما فرق نذاشته و مگویند در جای که اجل به نفع دائن باشد، باز قبول واجب

است و استطاعت حاصل مشود.

صورت دوم: مطالبه دائن

الآن بحث در این است که در فرض مطالبه باید چه کرد؟ در فرض عدم مطالبه روشن شد، اگر ی ضرری زائد بر مقداری که
خود حج اقتضا دارد، مثلا الآن این پول را که بدهد باید با این پول به حج برود در حال که این پول را اگر در وقت خودش مداد

آن زمان مراسم حج نبود و آن موقع متوانست صرف دیری کند، اما اگر الآن نزدی حج است و این پول را باید صرف در
حج کند این ضرر مال مانعیت ندارد، اما اگر ی ضرر مال زائد بر خود مقتضای نفس حج باشد، در آنجا مانع مشود، طبق

همان قاعدهای است که در «لا ضرر» گفتیم.

مرحوم سید مفرماید: صاحب جواهر(قدس سره) در این صورت که دائن مطالبه کند و مدیون بذل مکند، استطاعت را منع
کرده است، مرحوم نائین مگوید منع صاحب جواهر درست است. مرحوم بروجردی کلام صاحب جواهر(قدس سره) را

پذیرفته و مفرماید: «بل هو [یعن منع] متجه لأنه و إن کان مالاً للدین فعلا لن استحقاق الغریم تأخیر ادائه مانع من حصول
الاستطاعة به و استدعاء اسقاطه لحقّه تحصیل للاستطاعة»، معلوم مشود مرحوم بروجردی نیز از کلام جواهر مسئله فرض
مطالبه را فهمیده است، ایشان مگوید استدعای این که او حق زمان را در مدیون اسقاط کند تحصیل استطاعت است. امام

خمین(قدس سره) نیز در فرض مطالبه م‌گوید مستطیع نیست.

ان(قدس سره) و مرحوم گلپایمرحوم بروجردی، امام خمین ،نتیجه آن که تا اینجا صاحب جواهر(قدس سره)، مرحوم نائین
قائلاند به این که در فرض مطالبه استطاعت نیست؛ یعن دیدگاه تمام اینها برخلاف مرحوم سید است. مرحوم سید مگوید اگر

مطالبه کند و علم دارد به این که علم بذل مکند در اینجا استطاعت حاصل است. از جمله کسان که با مرحوم سید موافقت
کرده است، سید ابوالحسن اصفهان(قدس سره) در حاشیه عروه است.[4]

دیدگاه برگزیده

در صورت دوم (که دائن مداند به مدیون بوید من مخواهم حج بروم و مدیون بلافاصله دین را بذل مکند) آیا مشود بوئیم
تحصیل استطاعت است یا اینجا نیز عرف این را بمنزلة المأخوذ مداند؟ به نظر ما  اینجا نیز بمنزلة المأخوذ است؛ یعن این

ملاک که صاحب کشف اللثام به دست ما داد ملاک درست است، در اینجا عرف مگوید بله، تو الآن زاد و راحله داری، به او
بو پولت را به تو مدهد مر این که موجب خفّت و خواری باشد وگرنه مطلق رو انداختن اشال ندارد و فقط بوید من

مخواهم بروم حج، تو هم حق داری تأخیر بیندازی ول اگر بذل مکن بذل کن، او هم بذل مکند.

بنابراین فرض این است که دائن مع علم بالبذل مطالبه مکند و خواری و خفت هم وجود ندارد که بوئیم با شأن او سازگاری
ندارد، در اینجا عرف این را بمنزلة المأخوذ دانسته و عرف چنین شخص را مستطیع مداند و حق با مرحوم سید است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.



[1] ـ نته: فاضل هندی(قدس سره) بسیار دقیق النظر است و صاحب جواهر در جواهر بسیار به کشف اللثام نظر دارد به
طوری که معروف این است اگر حرفهای فاضل هندی در کشف اللثام را از جواهر حذف کنند ی سوم جواهر کم مشود.
صاحب جواهر(قدس سره) در اینجا حرف کشف اللثام را آورده و بعد رد کرده، اما به نظر ما این «بمنزلة المأخوذ» است و

مستطیع مشود.
[2] ـ «مقتض عدم استحقاق المطالبة و كون البذل من المديون تبرعاً لا يجب قبوله هو كون الاستيفاء قبل الأجل بعينه

كالاستيهاب من تحصيل الاستطاعة المعلوم عدم وجوبه و منع صاحب الجواهر عن كونه استطاعة فعلية ف محلّه.» العروة
الوثق (المحش)؛ ج4، ص: 375.

[3] ـ «بل وجيه إن كان البذل موقوفاً عل المطالبة كما هو المفروض.» العروة الوثق (المحش)؛ ج4، ص: 375.
[4] ـ العروة الوثق (المحش)، ج4، ص: 375.


