
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 48 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نقد و بررس فرمايش دوم محقق حائري(ره)

فرمايش دوم مرحوم محقق حائري(ره) را ملاحظه فرموديد و مقدمات را که براي بيان مقصودشان ذکر کرده بودند عرض
کرديم.

اين فرمايش ايشان چنداشال مهم دارد.

اشال محقق بروجردي(ره)

ي اشال که در کلمات مرحوم محقق بروجردي(اعل اله مقامه الشريف) وارد شده اين است که، آنچه که ايشان در اين بيان
دوم، براي کيفيت اخذ قصد امر تصوير نمودهاند، ي مطلب است که در عالم تصوير و مجرد تصوير است و با آنچه که در

واقع داريم، سازگاري ندارد.

ايشان(محقق حائري(ره)) فرمودهاند که: در اينجا متعلق عبارت است از، نماز بضميمه نبودن سائر دواع غير الهيه و چون
متعلق را آورد، يعن گيريم که، اگر کسغير الهيه، با قصد قربت و قصد الامر در عالم خارج ملازمه دارد، نتيجه م سائر دواع

نماز بضميمه سائر دواع غير الهيه را آورد، بضميمه نبود دواع غير الهيه، نمازي که درش ريا، عجب نباشد، نمازي است که
بقصد امر واقع شده است.

اشال اين است که، اين مجرد ي تصوير و تصوري در مسئله است و بر خلاف چيزي است که در واقع ملاحظه مکنيم. در
واقع آنچه هست اين است که، خود صلاه را بقصد قربت انجام مدهيم.

اشال دوم بر فرمايش مرحوم حائري(ره)

اشال دوم بر فرمايش مرحوم حائري(ره) اين است که، واجب نفس را دو قسم کرده؛ ي واجب نفس لنفسه و دوم واجب
نفس للغير.

در حقيقت خواستهاند بيان کنند که، اگر واجب را به اين صورت ذکر کنيم که، متعلق امر، صلاه بعلاوه نبود سائر دواع غير

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


غير اليهه، براي قصد القربه، واجب نفس صلاه بضميمه نبود سائر دواع شود، يعنللغير م الهيه است، اين واجب نفس
للغير است، در حال که اين بر خلاف ارتاز متشرعه است.

اگر صلاه را، مثل غسل قبل الفجر يا وجوب تعلم قرار دهيم، اين بر خلاف ارتاز متشرعه است، صلاه در ارتاز متشرعه اين
اقتضاء را دارد که، خودش ي واجب نفس لنفسه باشد و نه للغير.

اشال سوم بر فرمايش مرحوم حائري(ره)

اشال سوم اين است که، ايشان در حقيقت اصلا جواب مرحوم آخوند(ره) و ديران را که گفتهاند: اخذ قصد امر در متعلق
محال است، ندادهاند، ايشان در اين بيان دوم، راه را ط کردهاند که، قصد قربت نه شرطا و نه شطرا، داخل در متعلق نيست.

ي از مقدمات فرمايش ايشان همين بود که بوييم: آنچه طلب به آن تعلق پيدا کرده، صلاه بانضمام نبودن سائر دواع غير
الهيه است، اما قصد امر را از دايره طلب و متعلق خارج کرده مگوييم: صلاه بضميمه نبود سائر دواع غير الهيه واجب

مشود.

اين مطلب للغير نتيجهاش اين است که، شما قصد الامر بطور کل از دايره متعلق خارج کردهايد، يعن بيان را ذکر نردهايد که،
با وجود اين که قصد الامر داخل در متعلق هست، بفرماييد: اين هيچ اشال و استحالهاي ندارد.

نظير اشال که بر بيان اول ايشان وارد کرديم که گفتيم: بيان اول ايشان هم خارج از مبناست. مبناي در اين بحث اين است که،
تعبدي و عبادي بودن به اين است که، ملف در مقام عمل، فعل را به قصد الامر انجام دهد.

 ايشان در جواب اول هم براي عبادت معناي ديري ذکر کرده بودند که، اصلا نيازي به اخذ قصد امر در متعلق و عبادت نباشد
که، عرض کرديم اين علاوه بر اين که مبناي بر خلاف همه اصوليين در باب عباديت است، روش جواب دادن از فرمايش

مرحوم آخوند(ره) نيست.

مرحوم آخوند(ره) هم به تبع شيخ انصاري(ره) ‐که مبتر اين بحث بوده و فرموده: شارع و خداوند وقت که مخواهد امر را
متوجه به صلاه کند، نمتواند در متعلق قصد الامر را بعنوان جزئيت يا شرطيت بياورد که، نتيجه و ثمره اين بحث اين مشود

که، اگر تقيد محال شد، مگويند: اطلاق هم محال مشود‐ فرموده: روي اين مبنا واجب تعبدي، آن است که قصد امر
مخواهد و روي همين مبنا هم،چند دليل اقامه کردهاند بر اين که، قصد الامر را مولا نمتواند جزء متعلق يا بعنوان شرط متعلق

ذکر کند.

بنابراين، همانطوري که جواب اول مرحوم محقق حائري(ره) از مرحوم محقق خراسان(ره) جواب بود که، خارج از فرض در
محل نزاع است، جواب دومشان هم، همينطور است.

در جواب دوم طوري متعلق را تصوير کردهاند که، قصد الامر داخل در متعلق نيست، اگر داخل در متعلق نباشد، دير آن
اشالات و استحالههاي که مرحوم آخوند(ره) و ديران گفتهاند، وارد نمشود.

سوال:...؟
پاسخ استاد: چرا مرحوم حائري(ره) واجب نفس للغير درست کرد؟ لذا اگر عبارات ايشان را ببينيد فرمودهاند: اگر کس بويد:



شما که مگوييد: متعلق عبارت است از صلاه به ضميمه نبود سائر دواع غير الهيه و مگوييد: قصد الامر خارج از متعلق
است، در حال که آنچه که براي عباديت لازم است، همان قصد الامر است، با نبود قصد الامر در متعلق، چونه مگوييد که:

اين متعلق مطلوب براي مولاست؟

جواب مهند که، از راه واجب نفس للغير که، شارع و مولا امر را متوجه صلاه بضميمه نبود سائر دواع غير الهيه مکند،
منتها اين صلاه اين چنين وجب للغير، يعن براي همان قصد قربت و قصد الهيه، چون مخواهد واجب شود اشال ندارد.

اما اصل اين را مرحوم حائري(ره) در اين بيان دوم تصريح کردهاند که، قصد الامر از دائره متعلق خارج شد، وقت خارج شد
اشال اين است که، پس شما جواب مرحوم آخوند و مرحوم شيخ(قدس سرهما) و جواب کسان که قائل به استحالهاند را

ندادهايد.

در حال که اين خلاف آن فرض است که، اينها مسلم گرفتهاند، مرحوم شيخ انصاري و مرحوم آخوند(قدس سرهما) گفتهاند:
واجب تعبدي، واجب است که، اگر ملف بدون قصد امر بياورد، غرض مولا محقق نمشود. اول مگفتهاند: واجب تعبدي،

واجب است که قصد امر در آن معتبر است، بعد مگويند: آيا مولا متواند قصد امر را در سائر اجزاء، جزء يا شرط براي
متعلق قرار دهد يا نه؟

م به توصلح ،کنيم، واجب تعبدي است و يا تصولم که ش گوييم: اصاله الاطلاق در جاياگر بتواند و جزء قرار نداده م
بودن مکند.

اما اگر گفتيم: اين قيد، از قيودي نيست که، مولا بتواند داخل در متعلق بياورد ‐بعدا بحث مفصل داريم که، بعد از اين عرض
مکنيم‐ و بوييم: نسبت بين اطلاق و تقيد، نسبت عدم و مله است، يعن اگر تقيد محال شد، اطلاق هم محال شود، دير

نمتوانيم بوييم که: اصاله الاطلاق توصليت را اقتضا مکند.

البته متوانيم بوييم: مرحوم حائري(ره) جواب مرحوم آخوند(ره) را نداده، بله خودشان براي تعبديت، بنحو مستقل راه ديري
ذکر کرده است و اشال هم ندارد.

بنابراين جواب دوم مرحوم حائري(ره) مواجه با اين سه اشال بود که عرض کرديم.

نظر استاد محترم در اين مسئله

در اين بحث که آيا اخذ قصد امر در متعلق امان دارد يا نه؟ تقريبا حدود شايد نه دليل از ادله قائلين به استحاله را بيان کرديم و
آنطوري که در ذهنم هست، همه ادله را مورد مناقشه قرار داديم و دليل محم که  بتوانيم به اعتماد آن، بوييم: شارع و مولا

نمتواند قصد امر را داخل در متعلق قرار دهد، پيدا نرديم.

لذا به اين نتيجه مرسيم که، اخذ قصد امر در متعلق استحاله ندارد، نه استحاله ذاتيه دارد و نه استحاله عرضيه دارد، نه در مقام
جعل، نه در مقام انشاء و نه در مقام فعليت دليل بر استحاله تا بحال پيدا نرديم.

مرحوم امام(ره) هم قائل شدهاند به اين که، اخذ قصد امر در متعلق امان دارد و همه ادلهاي را که براي استحاله ذکر شده، رد
کردهاند.



مرحوم آقاي خوئ(ره)(در کتاب محاضرات، جلد 2، صفحه 164) هم همين نظريه را داشتهاند که، اخذ قصد امر در متعلق
امان دارد و ي بيان براي مدعايشان ذکر کردهاند که، با اين بيان، جميع اشالات که بر اخذ قصد امر ذکر شده و به تعبير

دير جميع ادلهاي که بر استحاله اقامه شده، از بين مرود.

مرحوم آقاي خوئ(ره) با اين بيان خواستهاند، راه تصحيح اخذ قصد قربت و قصد امر در متعلق را ذکر کنند و بعد بفرمايند که:
با اين بيان، جميع ادلهاي که بر استحاله ذکر شده، منتف مشود و از بين مرود.

امروز چهارشنبه است، بحث را به همين مقدار که، جواب مرحوم حائري(ره) را مفصل عرض کرديم، اکتفا مکنيم.

نظريه مرحوم آقاي خوئ(ره) در محاضرات را هم ببينيد بعد که، اين بحث دير انشاءاله تمام مشود.

آقايان همت کنند، چون اين بحث، ي مقدارش بعد از رمضان و اکثرش هم  قبل از رمضان بيان شد و بحث مفصل هم شد،
در کتاب هاي اصول هم که مراجعه کنيد، بحث شلوغ است و کلمات بين استحاله ذاتيه و استحاله عرضيه و بين دليل بر

استحاله در مقام جعل، در مقام انشاء و فعليت و در مقام امتثال خلط شده است، اين را بنويسند، من هم حوصله مکنم و تمام
اين نوشته جات که منويسيد را انشاله مبينم.

بحث اخلاق هفته

دنباله آن بحثهاي که در روزهاي چهارشنبه داشتيم و بعض از نات اخلاق را تذکر مداديم، گاه هم موفق مشديم که،
بعض از احاديث را يادداشت کرده و مآورديم، اما متاسفانه امروز مجال نبود تا حديث را يادداشت کنم، تا بهتر و کاملتر

استفاده شود، اما به تذکر ي نته مربوط به مسائل علم اکتفا مکنم.

اين علم که در طريق آن هستيم و ط مکنيم، علم هست که از گذشتان و بزرگان ما، زحمات زيادي کشيدهاند، تا امروز
در اختيار ما قرار گرفته است.

شما اصول را ببينيد، از شيخ مفيد(ره) که تمام اصولشان سه صفحه بيشتر نبوده، تا رسيده به اصول که، الان بعض از
اصولها، حدود هشت و نه جلد مباحث اصول است و گاه اوقات بعضها ديدهاند که، اصول تورم  هم پيدا کرده است که،

شايد تا ي حدي هم حرف صحيح باشد.

مثلا در همين بحث که داريم که، آيا اخذ قصد امر در متعلق امان دارد يا نه؟ ي دو دليل از ادله استحاله را بيان کنيم و رد
شويم، ضرورت صد در صدي نبود که، همه ادله را بيان کنيم. منتها نتهاي که وجود دارد اين است که، ما که در مجلس درس

شرکت مکنيم، از خصوصيات بحثهاي طلب و شرکت در درس اين است که، نمخواهيم زود به نتيجه برسيم.

در درس شرکت مکنيم تا ببينيم، روش بحث گذشتان چه بوده و چطور استدلال مکردند و به نتيجه مرسيدند. اما اين که بلا
فاصله بحث را مطرح کنيم و همين امروز هم به نتيجه برسيم، اثري ندارد. ما که دنبال اين نيستيم که، فقط ي سري مطالب را
حفظ کرده و براي شما ارايه دهيم و نتيجهاش را هم ذکر کنيم که، براي مسئله اخذ قصد امر در متعلق، دو  دليل مهم از ده دليل

بر استحاله  ذکر شده است، اين دو دليل، هردو باطل است، پس در نتيجه قصد امر در متعلق امان دارد، اين که نمشود.

اينجا مطلب يادم آمد که گفتند: ي از بزرگان خارج ماسب را شش ماه مگويد، گفتم: آخر چطور مشود که خارج ماسب



گويد: «و الدليل علکند، مرا که مطرح م شش ماهه گفته شود؟ بصورت طنز در آورده بودند که گفت: هر مسئله و فرع
ذل جدنا المرم»، قسم به جدم که فتوا همين است. فرع بعدي همين طور، دير شش ماهه هم که نه، زودتر بايد تمام شود.

ي از چيزهاي که ي مقدار گاه اوقات، ذهن انسان را وسوسه مکند اين است که، امروز چه نتيجهاي بدست ما آمد؟ الان
هم متاسفانه حوزه و طلبهها واقعا دارند به همين سمت گرايش پيدا مکنند که، در بحث شرکت کنند که، زود به نتيجه برسند.

اين به نظر ما آن وسيلهاي هست که، آن هدف را نمآورد. اگر فرض کنيد، هشت يا نه دليل در اين بحث مآوريم، براي اين
است که اذهان، آن قدر جولان و آمادگ پيدا کند که اگر زمان مسئله جديدي هم به وجود آمد، اين ذهن اين قدر قدرت داشته

باشد که، تمام اطراف مسئله را بررس کند.

امروز بعض اين مراکز آموزش دنيا، واقعا سع مکنند که، خودشان را به حوزههاي علميه و درس خارج برسانند.

اگر واقعا آن کس که مگويد، خودش وقت گذاشته و مطاله کرده و زحمت کشيده باشد، مطالب و انظار را با دقت و با فر
ه فقط بشنوند و يادداشت کند، به نظر من اگر ير کنند، نه اينکنند، واقعا روي مسئله فهم که شرکت م بيان کند، آنهاي

طلبه با اين نحو درس خارج شرکت کند، اصلا لازم نيست که حت درس خارج ي دوره اصول را هم ببينيد.

همانطوري که ي مشل داخل براي انسان بوجود مآيد، فر انسان مشغول مشود وقت نماز فرش مشغول است، وقت غذا
خوردن، وقت حرف زدن با ديران فرش مشغول است، بايد مسائل علم، تفسيري و قرآن هم اين طور باشد.

در زندگ خيل از علماء خواندهام که، وقت غذا خوردنشان هم، روي ي مسئله فر مکردند که، در اين مسئله چه متوانند
بفهمند و به نتيجهاي برسند. اين نقطه افتراق درسهاي ما با ساير دروس است.

طوري باشيم که هيچ هم نداشته باشيم، اين مسئله، مسئله مهم است که، واقعا خداوند وقت مخواست بفرمايد: «اقم
الصلاه»، رکوع و سجده را در نظر گرفت و جزء صلاه قرار داد، اما آيا قصد الامر را هم متوانست جزء صلاه قرار دهد يا نه؟

در مقام ثبوت استحاله دارد يا نه؟

آن وقت علاوه بر اين که جزء اعتقادات ما هست که، در هر لحظهاي که در مسائل فقه و اصول فر مکنيم، واقعا ترتب ثواب
رساند و يم نتيجه دين ري انجام دهد که، هم او را به يو ف هست. چرا انسان اين را از دست بدهد؟ انسان کار علم

نتيتجه اخروي هم دارد.

عل اي حالٍ بايد مقداري بيشتر دقت کنيم و قدر اين راه را که درش قرار گرفتيم، بدانيم.

شيطان خيل سراغ انسان مآيد که، خوب اين همه انسان زحمت بشد، چه مشود؟ اينها همه وسوسههاي است که شيطان
براي انسان بوجود مآورد.

از خداوند بخواهيم که، ان شاء اله عنايت کند و ما را در اين مسيري که هستيم؛ اولا مستحم قرار دهد و ثانيا عنايات خاصه
خودش را، بر همه ما و بر آنهاي که در اين مسير علم قرار دارند، بيشتر و بيشتر بفرمايد، ان شاء اله.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


