
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۱۷ فروردین ۱۳۹۸

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 78 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در مسئله 18 کتاب تحریر الوسیله است که مقداری از این مسئله خوانده شد. به این فرع رسیدیم که: «ولو کان مؤجلا و
المدیون باذلا یجب أخذه و صرفه فیه و لا یجب ف هذه الصوره مطالبته و إن علم بأدائه لو طالبه»[1]، اصل مسئله در این بود که
اگر کس الآن خودش پول برای حج ندارد، ول از دیری طلب داشته و دین بر ذمه شخص دارد که اگر آن دین وصول شود
به مقدار انجام حج است، امام خمین(قدس سره) فرمودند مسئله دو صورت دارد: یا این که این دین حال است یا مؤجل. دین

حال نیز چند صورت دارد:

1. این دین، حال است (یعن زمانش فرا رسیده) و استیفاء آن بدون این که سراغ حاکم شرع برود ممن است،

2. دین حال است اما برای گرفتن آن نیاز به حاکم شرع دارد،
3. دین حال است و برای وصول آن نیاز به حاکم جور دارد. این سه فرع در گذشته ذکر شد.

نته شایان ذکر آن است که در اینجا عده زیادی از فقها از جمله امام خمین(قدس سره) فرمودند در اینجا هر چند متوقف بر
رجوع به حاکم جور است، اما حرمت رجوع به حاکم جور مطرح نمشود و باید به او رجوع کرده و این دین را استیفا کند و

حج را انجام دهد که ما با این دیدگاه مخالفت کردیم. به نظر ما نمشود به سادگ از کنار مسئله رجوع به حاکم جور گذشت.

بنابراین به نظر ما اگر استیفای دین توقف بر رجوع به حاکم جور دارد حت گفتیم اگر رجوع به حاکم عادل هم دارد اینجا
چند نفر را واسطه قرار بدهد که به فلان مقداری در آن ذلت وجود دارد؛ یعن گفتیم اگر ی استطاعت محقق نیست، حت

بوئید دین من را بدهد تا من به حج بروم، این را نیز به عنوان استطاعت نپذیریم. نته مهم آن است آنچه از مذاق شرع استفاده
مشود آن است که نباید به راحت سراغ حاکم جور رفت، درست است حج خیل اهمیت دارد ول حرمت رکون به ظالم نیز

بسیار مهم است.

فرض دوم مسئله

دومین فرض آن است که اگر این دین دارای زمان بوده و مؤجل است و مثلا ی دو سال دیر وقت ادای آن مرسد، در اینجا
نیز چهار صورت وجود دارد:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


صورت اول

صورت اول آن است که خود مدیون قبل از این که زمان اداء برسد این دین را اداء کرده و مگوید: من الآن نیازی ندارم این
دین را شما از من مخواستید بیرید. در اینجا مسلّماً این شخص مستطیع و حج بر او واجب است و تردیدی نیز در آن وجود

نداشته و هیچ محل خلاف بین فقها نیست.

تنها فقیه که از کلامش عدم وجوب استفاده مشود، صاحب جواهر(قدس سره) است. ایشان مفرماید: «ولو کان مؤجلا و
بذله المدیون قبل الاجل»؛ اگر دین مؤجل باشد و مدیون نیز قبل از اجل آن را پس بدهد، «فف کشف اللثام وجب الاخذ»؛ فاضل
هندی(قدس سره) در کشف اللثام[2] فرموده در اینجا اخذ واجب است، «لأنه بثبوته ف الذمه و بذل المدیون له بمنزلة المأخوذ»؛
مگوید درست است این دین در ذمه مدیون است، اما ثبوت در ذمه مدیون و این که مدیون مخواهد بذل کند بمنزلة المأخوذ

است؛ یعن گویا این مال الآن در دست دائن است، «و صدق الاستطاعة و وجدان الزاد و الراحله عرفاً بذل»؛ از آن طرف
استطاعت هم صدق مکند، زاد و راحله هم موجود است («بذل» یعن به سبب بذل المدیون).

بنابراین تا مدیون پس داد هر چند هنوز زمان اداء نرسیده اما وقت بذل کرد در روایات استطاعت داشتیم که «عنده ما یحج به» و
در این صورت صدق «عنده ما یحج به» مکند یا کس که «وجد الزاد و الراحله»، صدق دارا بودن زاد و راحله بر او مشود.

صاحب جواهر(قدس سره) مفرماید: «یمن منع ذل کلّه»؛ تمام مطالب صاحب کشف اللثام را نمپذیریم. فاضل
هندی(قدس سره) چند مطلب را بیان کرد و آن این که فرمود: 1) بذل مدیون بمنزلة المأخوذ است، 2) «لصدق الاستطاعت»،

3) «لوجدان الزاد و الراحله عرفاً». صاحب جواهر(قدس سره) مگوید: ما قبول نداریم که اینجا صدق استطاعت کند.[3]

دیدگاه فقیهان

مرحوم سید در عروه مفرماید: «و منع صاحب الجواهر الوجوب حینئذٍ بدعوی عدم صدق الاستطاعة محل منع»، البته
و کان المدیون باذلا لاگوید: «و کذا لو کان الدین مؤجآورده که متوقف بر مطالبه باشد و م سید(قدس سره) مسئله را در جای

قبل الاجل لو طالبه»[4]؛ یعن اگر برود مطالبه کند او بذل مکند. فرع که ما مگوئیم این است که «من دون مطالبة» بذل کند؛
یعن خود مدیون به دائن مگوید: این پول شما و من دیر نیازی به این پول ندارم.

مرحوم حیم مگوید: فرض کلام کشف اللثام در جای است که «إذا بذل المدیون الدین بلا مطالبة»، صاحب جواهر(قدس
سره) هم مگوید: «و ف کشف اللثام وجب الاخذ لأنه بثبوته ف الذمه و بذل المدیون له بمنزلة المأخوذ»، مرحوم حیم مگوید:

فرض کلام کاشف اللثام در جای است که مطالبه نرده باشد و این بذل متوقف در مطالبه نباشد، «لا ینبغ التأمل ف صدق
الاستطاعة لأنه مال للزاد والراحله و قادر بالبذل»؛ به سبب بذل این دائن قادر مشود.[5]

بنابراین مرحوم سید منع صاحب جواهر را در فرض مطالبه آورده و بعید هم نیست که بوئیم سید(قدس سره) عبارت کشف
اللثام را هم در فرض مطالبه قرار داده و در نتیجه ما بوئیم صاحب جواهر و کاشف اللثام در فرض مطالبه این ادعا را دارند
یعن در فرض که این دائن باید سراغ مدیون برود و بوید اگر متوانید دین من را بدهید مخواهم با آن به حج بروم هر چند

هنوز اجلش فرا نرسیده است.

لین فرع مورد بحث در صورت است که بدون مطالبه باشد و اصلا اختلاف نیست حت صاحب جواهر و کشف اللثام، اینها
نیز در این فرض باید قائل باشند به این که استطاعت محقق است. لذا به نظر مرسد حق با مرحوم سید باشد نه با مرحوم



حیم؛ یعن درست است در عبارت کشف اللثام مطالبه نیامده، ول اصلا کجا مشود نزاع کرد؟ جای که مسئله مطالبه در کار
باشد، ول جای که مدیون خودش بدون این که دائن مطالبه کند ابتداء دین را بخواهد به دائن بپردازد، اینجا هیچ وجه ندارد که

بوئیم استطاعت صدق نمکند.

پرسش و پاسخ

نتهای که در اینجا وجود دارد آن است که بوئیم این مدیون بذل مکند، هنوز زمان اداء نرسیده، آیا نمشود بوییم همان
طوری که اگر ی کس پول را به انسان برای حج هبه کند، آنجا گفتند در هبه قبول واجب نیست و اگر قبول کرد این شخص
مستطیع مشود، در اینجا نیز بوئیم همان طوری که در باب هبه قبول واجب نیست آیا نمشود اینجا بوئیم وقت مدیون بذل

مکند، بوییم قبول برای دائن واجب نباشد؟ به بیان دیر اگر قبول واجب باشد مستطیع است و اگر قبول واجب نباشد
مستطیع نیست و اینجا را به باب هبه تنظیر کرده و مگوئیم در آنجا قبول واجب نیست در اینجا هم قبول واجب نیست.

پاسخ آن است که بین ما نحن فیه و مسئله هبه فرق وجود دارد، در ما نحن فیه آن مال که مبذول مشود مال خود مبذولله و
دائن است. دائن این مقدار مال را در ذمه مدیون طلب دارد؛ یعن نسبت به این مقدار مال است و الآن مدیون مخواهد ادا
کند، اما در باب هبه تا قبول نباشد ملیت وجود ندارد؛ یعن در باب هبه واهب مال را هبه مکند و مادام که متّهب قبول

نند، ملیت محقق نمشود؛ زیرا ملیت متوقف بر خود هبه است و هبه متوقف بر قبول است و قبول هم واجب نیست.

بنابراین قاعده اولیه در باب هبه آن است که اگر کس آمد به دیری مال را هبه کرد برای متّهب قبول واجب نیست. پس بین ما
نحن فیه و بحث هبه فرق وجود دارد، در ما نحن فیه این مالِ خود آن مبذول له است، اما در هبه تا قبول نباشد ملیت برای

متهب وجود ندارد.

ممن است گفته شود ی وقت دائن مگوید: مصلحت شخصام این است که این پول را الآن نیرم و اگر پول را بیرم ممن
است دزدی از دستم ببرد، این در کل دین است، اما الآن در اینجا صدق استطاعت مکند و قبول واجب است؛ یعن دیر
مسئله مصلحت شخص هم کنار مرود. مثلا اگر پولش در ی زمین حفر است، این شخص باید زمین را بنَد و پول را

بردارد، در اینجا آیا متوان گفت که اگر زمین را کند حج واجب است و اگر نَند واجب نیست؟! در اینجا نیز همینطور است و
همانگونه که در آنجا مگوئیم عرفاً استطاعت محقق است، در اینجا نیز وقت مدیون بده خود را آورده و مگوید این دینات

را بیر، دائن باید قبول کند و «عنده ما یحج به» الآن بر او صدق مکند.

اینجا بر خلاف جای است که دائن باید به حاکم جور مراجعه کرده و حاکم جور هم باید مدیون را وادار کند، در آنجا عرفاً
تحصیل الاستطاعه است، اما در اینجا الآن مال حاضر است و قبول مقدمه آن است؛ یعن اصلا وجوب اینجا آمده است، بر

خلاف جای که مگوئیم تحصیل استطاعت واجب نیست؛ زیرا در آنجا در این که استطاعت محقق شده یا نه ش داریم،
مگوئیم جای که مدیون دین را ادا نمکند مر با مراجعه به حاکم جائر، در صدق استطاعت ما ش داریم و لذا آنجا مشود

تحصیل الاستطاعة، اما اینجا مگوئیم عرفاً استطاعت صدق مکند.

جمعبندی بحث

بنابراین سخن کشف اللثام نیز آن است که استطاعت صدق مکند و بذل را که مدیون مکند باید قبول کند و فارق بین اینجا و
مسئله هبه آن است که این مال خودش را قبول مکند، در هبه تا قبول نند اصلا مال او نمشود.



مرحوم حیم نیز کلام کشف اللثام و صاحب جواهر را در فرض عدم مطالبه بردند و گفتیم این اشتباه است که مرحوم حیم
کرده است؛ زیرا اگرچه کشف اللثام قید «لو طالب» ندارد، اما فرض کلام ایشان و صاحب جواهر(قدس سره) همانگونه است

که مرحوم سید فهمیده مباشد و آن در جای است که مطالبه باشد.

مرحوم والد ما مگویند: از کلام صاحب جواهر استفاده مشود که عدم وجوب در همین فرض اول است که نیاز به مطالبه
ندارد[6]، در حال که گفته شد فرض کلام صاحب جواهر(قدس سره) در جای است که مطالبه باشد همانطوری که سید(قدس

سره) فرموده است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «لو لم ين عنده ما يحج به و لن كان له دين عل شخص بمقدار مئونته أو تتميمها يجب اقتضاؤه إن كان حالا و لو
بالرجوع إل حاكم الجور مع فقد حاكم الشرع أو عدم بسط يده، نعم لو كان الاقتضاء حرجيا أو المديون معسرا لم يجب، و كذا لو
لم يمن إثبات الدين و لو كان مؤجلا و المديون باذلا يجب أخذه و صرفه فيه، و لا يجب ف هذه الصورة مطالبته و إن علم بأدائه
لو طالبه، و لو كان غير مستطيع و أمنه الاقتراض للحج و الأداء بعده بسهولة لم يجب و لا يف عن حجة الإسلام، و كذا لو كان

له مال غائب لا يمن صرفه ف الحج فعلا أو مال حاضر كذلك أو دين مؤجل لا يبذله المديون قبل أجله لا يجب الاستقراض و
الصرف ف الحج، بل كفايته عل فرضه عن حجة الإسلام مشل بل ممنوع.» تحرير الوسيلة، ج1، ص: 375‐374، مسئله 18.
[2] ـ «و إن بذله المديون قبل الأجل و إن لم يملك ما لم يأخذ، لأنّه لثوبته ف الذمة و بذل المديون له بمنزلة المأخوذ، و صدق

الاستطاعة و وجدان الزاد و الراحلة بذلك عرفا.» كشف اللثام و الإبهام عن قواعد الأحام، ج5، ص98‐97.
[3] ـ «و كيف كان فان منع منه لغصب أو إعسار أو تأجيل و ليس له سواه سقط الفرض لعدم الاستطاعة، و لا يجب عليه

الاستدانة تحصيلا لها، لن ف المدارك و يحتمل قويا الوجوب إذا كان بحيث يمنه الاقتضاء بعد الحج، كما إذا كان عنده مال لا
يمنه الحج به، و فيه منع صدق اسم الاستطاعة بذلك، و لو كان مؤجلا و بذله المديون قبل الأجل فف كشف اللثام وجب الأخذ
لأنه بثبوته ف الذمة و بذل المديون له بمنزلة المأخوذ، و صدق الاستطاعة و وجدان الزاد و الراحلة عرفا بذلك، و فيه أنه يمن

منع ذلك كله، نعم لو أخذ صار به مستطيعا قطعا و لو كان له مال و عليه دين حال بقدره خمس أو زكاة أو كفارة أو نذر أو لآدم
لم يجب الحج لعدم الاستطاعة باعتبار سبق وجوب الوفاء بما عنده عل وجوب الحج إلا أن يفضل عن دينه ما يقوم بالحج فيجب

حينئذ لصدقها.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج17، ص: 259‐258.
[4] ـ العروة الوثق (للسيد اليزدي)، ج2، ص: 435.

[5] ـ مستمسك العروة الوثق، ج10، ص: 91.
[6] ـ تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج، ج1، ص: 121.


