
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۲۱ فروردین ۱۳۹۸

مرجحات تزاحم
جلسه 97 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

حدیث اخلاق هفته

در ماه مبارک شعبان قرار داریم. حتماً مراجعه فرمودید و آداب و فضائل که در شهور ثلاثه (رجب، شعبان و رمضان)
خصوصاً ماه مبارک شعبان وجود دارد را دید. راجع به فضائل اشهر ثلاثه کتابها نوشته شدهاست. اولا باید مراجعه کنیم و

ثانیاً لااقل بعض از نات را توجه و مورد عمل قرار بدهیم.

 

سفارش به صیام

از اموری که در ماه شعبان بسیار سفارش شده مسئله صیام است. هر چند در اذهان این طور معهود نیست ول از روایات
ولسر لئگوید «سزید بن اسلم م در روایت از صیام در شهر رجب است. مثلا شود که صیام در شهر شعبان اولاستفاده م
اله ص عن صوم رجبٍ فَقَال اين انْتُم عن شَعبان‏» از مستحب بودن صوم رجب سؤال شد و پیامبر فرمودند شما چرا توجه به
شعبان نمکنید؟[1] معلوم است در ذهن متشرعه هم همین مطلب به مناسبت ایام البیض یا جهات دیر مرتز بودهاست؛ اما از

این تعبیر و از عمل پیامبر که در شهر شعبان نسبت به ماه رجب و سایر ماهها کثرت صیام داشته خلاف این مطلب استفاده
مشود.

آقایان که توانای و بحمداله سلامت دارند از این سلامت برای این جهت استفاده کنید و ببینید چه آثاری در روایات برای صیام
نَظَر نيموي امص نم تَّةَ ونَّةُ الْبالْج لَه تبجانَ وبشَع نم موي لوا امص نچنین وارد شده که «م ماه شعبان مطرح شدهاست. مثلا
اله الَيه ف كل يوم و لَيلَة ف دارِ الدُّنْيا و داوم نَظَره الَيه ف الْجنَّة» خدای تبارک و تعال به کس که در این ماه روزه بیرد هر

روز و شب در دنیا نظر خاص مکند و این نظر در قیامت هم ادامه پیدا مکند.

در ادامه مفرماید «و من صام ثََثَةَ ايام زَاره اله ف عرشه من جنَّته ف كل يوم‏». معنای فهم این قسمت روایت بسیار مشل
است اما معلوم مشود انسان مقام خیل عظیم پیدا مکند. کس که سه روز از شعبان را روزه بیرد خدای تبارک و تعال را
در عرش خدا زیارت مکند. احتمال دارد مراد از «من جنته» یعن من جنت خود خدا «فَادخُل‏ ف‏ عبادي‏*و ادخُل‏ جنَّت‏»[2].

در این قسمت روایت سه عنوان ذکر شدهاست: «زار اله ف عرشه»، «من جنّته»، «ف کل یوم». اولا زار اله یعن در همین
عالم است نه اینکه در قیامت باشد. از عباراتشان استفاده مشود که مثلا در قیامت وجه و تجلای از خدا را مبیند اما

ظاهر «من صام ثلاثة ایام زار اله ف عرشه من جنّته ف کل یوم». مر اینکه «ف کل یوم» را به معنای «ف کل یوم من

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


الآخرة» بیریم و بوئیم از خصوصیات چنین آدم و عنایات که به او مشود این است که در روز قیامت هر روز خدا را در
عرش خدا، از جنت خدا زیارت مکند. این احتمال هم البته هست که بوئیم «ف کل یوم» یعن «ف کل یوم من ایام الآخرة»
ول این احتمال هم وجود دارد که در همین دنیاست. یعن نفسش اینقدر تعال پیدا مکند که نفس زائر حق تعال و آن هم در

مرتبه بالا، در عرش خدا مشود. در مورد حضرت امام حسین (علیه السلام) داریم کس که در شب جمعه آن حضرت را
زیارت کند کمن زار اله ف عرشه، این تعبیر هم آنجا وارد شدهاست.[3]

همه حرفها در «ف عرشه» است که یعن چه خدا را در عرش خدا زیارت مکند؟ وجود خدای تبارک و تعال هم در دنیا و هم
در آخرت تغییر ندارد. اینطور نیست که بوئیم در دنیا مثلا مانت دارد و در آخرت مانت دیری دارد. البته مجسمه ها از

نشانند. این حرفهای باطل را دارند که مجسم است، ولتخت م زنند که روز قیامت خدا را بر یم اهلسنت حرفهای باطل
خدای تبارک و تعال جسم نیست، مان ندارد، جایاه معین ندارد اما این ف عرشه به چه معناست؟ 

به نظر مرسد که خدای تبارک و تعال بر حسب همان آیه «الرحمن علَ الْعرشِ استَوى‏»[4] وقت به لحاظ عرش ملاحظه
مشود، ی عظمت فوق العادهای است نسبت به مراتب دیر خدای تبارک و تعال، کنایه از این است که خداوند در آن مقام
رفیع که ف عرشه کنایه از عظمت خداست، «إن اله عل العرش استوی» یعن خدای تبارک و تعال حاکم بر همه عالم است،
استیلاء بر همه عالم دارد. در این مرتبه خدا را زیارت مکند، هم زیارت امام حسین (علیه السلام) این نتیجه را دارد و هم سه
روز روزهی از ایام شعبان، عل ای حال در این روایات دقت بفرمائید، واقعاً معان این روایات را انسان ی مقداری بفهمد.

زیارت خدا چیست؟ زیارت خدا در عرش چیست؟ آن هم جنت خدا، در اینها خیل معنا مطرح است و ی روایت مفصل هم
اثر خاص برای هر روزی از شعبان ی از باب تسامح در ادله سنن که اصلا وجود دارد ول هست که ولو در سندش مجاهیل
نم و نَةةَ سادبع دِلنَةً تَعسح ينعبس لَه هال تَبانَ كبشَع نم موي لوا امص نیرد «مکه روز اول را روزه ب ذکر شدهاست. کس

صام يومين من شَعبانَ حطَّت عنْه السيِىةُ الْموبِقَة». عجیب است در این صوم ماه شعبان بعض از گناهان که انسان هیچ
احتمال عفو در آن نمدهد دارد که اینها مورد عفو قرار مگیرد. کس که سه روز روزه بیرد «رفع له سبعین درجة ف الجنان

من در و یاقوت»، کس که چهار روز بیرد «وسع علیه ف الرزق». روایت خیل مفصل است تا کس که س روز بیرد را
اثرش را ذکر کردهاست.[5]

ی از اعمال ماه شعبان مسئله روزه است. اگر ان شاء اله توفیق پیدا کردید بیرید. وقت انسان سنّش از 50 عبور مکند
امراض به سراغ انسان مآید و توفیق پیدا نمکند.

سفارش به استغفار

که قدرت بر روزه ندارند، سفارش به استغفار خیل ر که در این ماه به آن سفارش شده، استغفار است. آنهایجهت دی
شدهاست. مسئله قبول توبه در ماه شعبان بسیار از روایات استفاده مشود. حالا این چه تناسب دارد که خداوند در این ماه به

مناسبت اینکه شهر نبیش است استغفار را مپذیرد. در روایت وارد شده «من استَغْفَر اله تَباركَ و تَعالَ ف شَعبانَ سبعين مرةً
غَفَر اله ذُنُوبه و لَو كانَت مثْل عدَدِ النُّجوم» ولو اینقدر ذنوب او زیاد باشد.[6]

من ندیدم جای دیر اما اینجا روش استغفار را هم ذکر کردند. از امام (علیه السلام) مپرسند که چطور استغفار کنیم؟
مفرمایند بوئید «استَغْفر اله و اسالُه التَّوبة» البته در ی روایتش این است و در بعض روایاتش به نحوه دیری نقل

شدهاست. باب توبه هم در این ماه شعبان مفتوح است و به حرمت پیامبر اکرم(صل اله عليه وآله) خدای تبارک و تعال این
عنایت را دارد.[7]



ه و اسئله التوبه، خیلشویم همان استغفار را، آن هم 70 مرتبه که چیزی نیست، استغفر الاز اینها را هم موفق نم اگر هیچ ی
به توبه نیاز داریم و غافل از آن هستیم. دائماً باید در حال توبه باشیم، از اشالات ما و از اشتباهات ما این است که مگوئیم

حالا ی وقت توبه مکنیم، این اشتباه است! دائماً باید در حال توبه باشیم، ذکر این عدد و این تعداد آن هم هر روز و این
سفارشها این درس را به ما مدهد که باید دائماً در حال استغفار باشیم، خود استغفار چه آثار و برکات برای انسان دارد؟ فقط

مسئله حبط ذنوب و بخشیده شدن آن نیست، خیل آثار دارد. آثار مادی دارد، آثار معنوی دارد، آثار علم دارد. انسان با
استغفار متواند ابواب از علم را برای خودش باز کند لذا از این موقعیت ان شاء اله استفاده کنید.

تروریست خواندن «سپاه پاسداران» توسط دولت ایالات متحده

نته دیری که مخواهم عرض کنم به مناسبت این مسائل است که این روزها همه آقایان شنیدید و موج دشمن آمریا نسبت
به ایران، انقلاب اسلام که نمود و ظهورش بیشتر مشود. در آخرین کاری که کردند سپاه پاسداران را در لیست گروههای

تروریست قرار دادهاند.

خیل از عجایب زمانه ماست که آنهای که خودشان مولد ترور در عالم بودند از قدیم الایام نه در این زمان، از قدیم الایام،
بنیانشان بر ترور بوده، تحققشان بر اساس ترور و ترور کردن بوده و این اواخر خودشان گروههای تروریست مثل داعش را به

وجود آوردند که قاعدتاً اینها ثبت شده، تحقیقاتش ارائه مشود. اساس وهابیت را، اساس طالبان را، طالبان اول که روز کار
آمد در ی روز در مزار شریف پنج هزار شیعه را کشت، طالبان را چه کس روی کار آورد؟ چه کس در مدارس پاکستان اینها

را تربیت کرد و به جان مردم افغانستان انداخت.

بعد از طالبان هم داعش را به وجود آوردند که بزرگترین جنایتها و قتلها و فجیعترین قتلها را انجام دادند. خود اینها هم
اعتراف کردند که ما داعش را درست کردیم، اصلا در اقرارات اینها وجود دارد. اینها مخواهند قیافه مقابله با تروریست را به

خودشان بیرند و بویند ما مخواهیم با تروریست مقابله کنیم.

البته اینها ترفندهای است که اینها دارند، سازمان ملل درست کردند به اسم دفاع از حقوق ملتها، به وسیله این سازمان ملل،
اما خودشان دارند حقوق ملتها را پایمال مکنند،این سازمان ملل هست و این قضایای یمن را مبیند، چند سال است که این

همه کشتار و جنایت در یمن به وجود مآید، برای اینها چه کردند؟ به اسم آزادی مقابله با آزادی مکنند، به اسم حقوق بشر
مقابله با حقوق بشر مکنند، به اسم مقابله با تروریسم خودشان بدترین ترورها را دارند انجام مدهند.

ما به سهم خودمان به عنوان طلاب حوزه علمیه، به عنوان کسان که در حوزه هستیم مخواهیم بوئیم بالأخره همه مردم ایران
در کنار سپاه هستند، همه حوزویان در کنار سپاه هستند. این جمله را نمدانم در ذهنتان هست یا نه؟ وقت امام ما (رضوان اله
تعال علیه) مفرمود که ای کاش من ی پاسدار بودم، به این معناست که همه امت این امام پاسدار هستند، اصلا انقلاب برای

پاسداری از اسلام بوده، انقلاب یعن کس که پاسدار اسلام است، پاسداری در ی گروه نظام فقط خلاصه نمشود، همه
عنوان پاسدار را دارند، البته سپاه تجل عمل این پاسداری را دارد ول همه همراه سپاه و با سپاه، هم هدف با سپاه، اصلا این

آرمانهای انقلاب ما این مسئله را به ما مگوید و آمریای که برای مقابله با انقلاب ما به ذهن ملتهای دنیا مگوید اسلام
وید اینها تروریست هستند، از این بدتر را قبلاعدی دارد که بیاید عدهای از قوای ما و نیروهای مسلح ما را بترور،چه ب یعن

گفتند و آن اینه اسلام یعن دین ترور.

در دنیا برای اینه جلوی گسترش اسلام را بیرند گفتند مسلمان یعن تروریست، من از ی جهت مخواهم بویم اینها حرف
دین ترور و مسلمان یعن گفتند اسلام یعن زدند، قبلا تازهای نزدند چون بدتر از این حرف را و گستردهتر از این حرف را قبلا



تروریست، اصلا در ذهن ملل دنیا کردند هر جا ی مسلمان دیدید بدانید این تروریست است لذا این حرف تازهای نیست اما
ی مقداری از جهت بین الملل وقاحت خودشان را شدیدتر کردند و فر کردند که با این حرف بتوانند ی ضربهای به این

مجموعه بسیار بسیار با ارزش که از اول انقلاب تا حالا مستقیم ایستاده در مسیر انقلاب، در مسیر امام، در مسیر رهبری و از
ارزشهای انقلاب حمایت مکند، این اقتضا دارد که همه مردم، همه گروهها، همه مراکز علم، حوزه، دانشاه، اینها با فریاد به

دنیا اعلام کنند که ما همه سپاه هستیم، ما همه پاسدار انقلاب هستیم و دشمن هم بداند که ما محمتر از گذشته هستیم و در
این مسئله که ی مسئله فری است، ی مسئله اعتقادی است، ی مسئلهای است که خونها پای آن داده شده است.

من گاه اوقات به برخ از دوستان گفتم که انقلاب چیزی نیست که آدم بوید ی جریان بود که آمد و تمام شد، این ی از
فرمایشات بسیار خوب رهبری معظم انقلاب است که فرمودند مر انقلاب پیرشدن و تمام شدن است؟ به موازات اینه دین در

قلوب این مردم ادامه دارد این انقلاب هم ادامه دارد، حالا با همه مشلات و فراز و فرودها، انقلاب را با همه وجود باید حفظ
کنیم و انشاء اله پاسداری مکنیم و امیدواریم که کید این دشمنان به همان تصریح که قرآن کریم کرده به خودشان برگردد و

ان شاء اله شرشان از انقلاب ما و از ملتهای مسلمان کوتاه بشود.

خلاصه مباحث گذشته

بحث در دوران بین تخصیص و نسخ است. مهمترین دلیل که مشهور و به تبع مرحوم شیخ و جمع برای ترجیح تخصیص بر
نسخ مآورند، غلبه داشتن تخصیص و نادر بودن نسخ است. این دلیل را مفصل مورد بررس قرار دادیم و اشال مرحوم محقق

اصفهان را ذکر کردیم. اما از اشال مرحوم آقای اصفهان هنوز جواب ندادیم و گفتیم بحث را دنبال کنیم تا بعداً به کلام
مرحوم اصفهان برسیم. مرحوم نائین وجه را برای ترجیح نسخ بر تخصیص ذکر کردند که آن را متعرض شدیم و اشالش را

هم ذکر کردیم.

بازگشت به بیان دیدگاه مرحوم نائین

مرحوم نائین وجه دیری برای ترجیح تخصیص بر نسخ ذکر کردند و آن وجه این است که هر عام در دلالتش بر عموم متوقف
بر اطلاق است. ایشان مگوید اگر لفظ «کل» در «اکرم کل عالم» بخواهد بر عموم مدخولش دلالت کند و بوئیم عالم چه عادل

و چه فاسق، قبلا باید در این عالم اطلاق و مقدمات حمت را جاری کنیم و بوئیم عالم مطلق است. وقت مطلق شد و کل بر
سر عالم در آمد، دلالت بر عموم و استغراق مکند. وقت در مدخول الفاظ عموم باید مقدمات حمت جاری بشود، ی از
مقدمات حمت عدم قرینه یا عدم البیان است و خاص متواند بیان باشد؛ در نتیجه در مدخول کل، اطلاق جاری نمشود

وقت اطلاق جاری نشد باید تخصیص را بر نسخ ترجیح بدهیم. مرحوم خوئ هم مگوید نائین این کلام را از آخوند در بحث
عام و خاص کفایه گرفتهاست.[8]

مثلا در «لا ترم زیداً العالم» و «اکرم العلما» یا «اکرم کل عالم» مگوییم اکرم کل عالم عام است، لا ترم زیداً العالم خاص
است. امر دائر است بین اینکه ما خاص را مخصص برای اکرم کل عالم قرار بدهیم یا اینکه اکرم کل عالم را ناسخ قرار بدهیم
برای خاص. اگر گفتیم اکرم کل عالم قبل از دلالت بر عموم باید در لفظ عالم اطلاق داشته و مقدمات حمت را جاری کنیم که

در نتیجه هم عالم عادل و هم عالم فاسق را شامل شود، ی از مقدمات حمت این است که بیان و قرینهای بر خلاف نباشد.
نفس وجود خاص صلاحیت برای بیانیت دارد پس خاص از اول مخصص عام قرار مگیرد و نمگذارد دلالت بر عموم کند و

هذا معن التخصیص. [9]

تقریب استدلال ایشان این است که اگر برای مدخول کل لفظ مجمل آوردیم، مثلا اگر گفتیم اکرم کل مجهولٍ، عموم وجود ندارد.



پس در نتیجه در لفظ که معنایش روشن است مثل عالم، اول باید بوئید این عالم مطلق، بعد کل افادهی عموم کند. مؤید دیر
برای نائین این است که اگر از ابتدا عالم را مقید کردید به عالم عادل کردید، کل دلالت بر کل عالم عادل دارد و یا اگر عالم را

مقید به عادل و فقیه کردید، دلالت بر کل عالم عادلٍ فقیه دارد. همانطور که اگر قیدی آوردید کل دلالت بر عموم نسبت به همین
قید دارد، پس در جای هم که قید نیاوردی اول باید مقدمات حمت را جاری کنید و بوئید عالم چه عادل و چه فاسق، چه فقیه

و چه غیر فقیه، مقدمات حمت را که جاری کردید کل مگوید من افادهی عموم مدخول را مکنم.

دیدگاه مرحوم نائین بررس

اشال بیان مرحوم نائین خیل واضح است و مرحوم آقای خوئ هم آنرا ذکر کردهاند. اشال این است که به هیچ وجه دلالت
عام بر عموم متوقف بر این  نیست که قبلا در مدخولش مقدمات حمت جاری کرده و اطلاق را در آن اثبات کنیم و بعد بوئیم

دلالت بر عموم و استقرار دارد.
وقت مگوئیم اکرم کل عالم، لفظ «کل» همه کاره است. کل عالم، یعن عادل، فاسق، زید، عمرو، و همه را به برکت کل

مفهمیم. خود کل مگوید لا فرق بین العادل و الفاسق. خود کل مگوید لا فرق بین فقیه و غیر فقیه، زید و عمرو و بر که همه
عنوان عالم را دارند. لذا عقلا هم نمگویند در کل عالم، عالم در مقام بیان است.[10]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

لَمسا ندِ بزَي نانَ عفْيس نع يعكدَّثَنَا وح قَال ونُسي نب حيدَّثَنَا شُرح بٍ قَاليشُع ندُ بامدَّثَنَا حح قَال يماهربا ندُ بمحدَّثَنَا م[1] ـ«ح
قَال: سئل رسول اله ص عن صوم رجبٍ فَقَال اين انْتُم عن شَعبانَ.» ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، النص، ص: 61.

[2] ـ فجر، 29 و 30.
[3] ـ برای نمونه ر.ک به كامل الزيارات، النص، ص: 147، الباب التاسع و الخمسون أن من زار الحسين‏ع كان كمن زار اله

ف عرشه و كتب ف أعل عليين‏.
[4] ـ طه، 5.

[5] ـ «...فَقَال النَّبِ ص من صام اول يوم من شَعبانَ كتَب اله لَه سبعين حسنَةً تَعدِل عبادةَ سنَة و من صام يومين من شَعبانَ
اميةَ اعبرا امص نم اقُوتٍ وي و ٍرد نالْجِنَانِ م ةً فجرد ينعبس لَه فَعانَ ربشَع نم اميثَةَ اََث امص نم وبِقَةُ وةُ الْمِىيالس نْهع طَّتح

من شَعبانَ ۇسع علَيه ف الرِزْق‏...» فضائل الأشهر الثلاثة، ص: 47.
نب نسالْح نب لنَا عرخْبا قَال دَانمدٍ الْهمحم ندُ بمحدَّثَنَا اح قَال هلَيع هانُ الورِض اقحسا نب يماهربا ندُ بمحدَّثَنَا م[6] ـ «ح
هال ةً غَفَررم ينعبانَ سبشَع ف َالتَع كَ وارتَب هال تَغْفَراس نم قُولا ع يِضالر وسم نب لع تعمس قَال بِيها نالٍ عفَض نب لع

ذُنُوبه و لَو كانَت مثْل عدَدِ النُّجوم.» الأمال( للصدوق)، النص، ص: 17.
ازِيوهةَ الَمس نب فَرعدَّثَنَا جح قَال ماشه نب يماهربا نب لدَّثَنَا عح قَال هال همحر دَانمفَرٍ الْهعج نادِ بزِي ندُ بمحدَّثَنَا ا[7] ـ «ح
قَال حدَّثَنَا ابراهيم بن محمدٍ الثَّقَف قَال اخْبرنَا ابراهيم بن ميمونٍ قَال حدَّثَنَا عنْه ع صوم شَعبانَ كفَّارةُ الذُّنُوبِ الْعظَام حتَّ لَو انَّ
غْفَارتسا رِ فَقَالذَا الشَّهه ف اءالدُّع لفْضا افَم قُلْت ةَ قَالرغْفالْم لَه توجر اتم اماً ويرِ اذَا الشَّهه نم امفَص امرح بِدَم لب ًجر

قُل قَال قُولا فيَف قُلْت ةرم لْفا ينعبورِ سالشُّه نم رِهغَي ف تَغْفَراس نمانَ كةً كرم ينعبس موي لانَ كبشَع ف تَغْفَراس ننَّ ما
استَغْفر اله و اسالُه التَّوبة.» فضائل الأشهر الثلاثة، ص: 56.

[8] ـ باید به این نته توجه کرد که به صورت کل نزاع دوران بین تخصیص و نسخ جای است که مخصص منفصل است.
در مخصص متصل هیچ وقت نزاع نمشود که آیا این عنوان مخصص را دارد یا عنوان ناسخ را دارد.

[9] ـ و ذكر المحقق النائين (قدس سره) وجهاً آخر لتقديم التخصيص عل النسخ، و هو أن دلالة ألفاظ العموم عل شمول
الحم لجميع الأفراد متوقفة عل جريان مقدمات الحمة ف مدخولها، و الخاص مانع عنها لونه بياناً. و هذا اللام مأخوذ مما



ذكره صاحب الفاية ف بحث العام و الخاص من أن‏ لفظ كل ف قولنا: أكرم كل عالم مثً، لا يدل عل شمول الحم لجميع أفراد
العالم إ بجريان مقدمات الحمة ف مدخوله، فانّ كلمة «كل» إنّما تفيد شمول الحم لجميع أفراد ما اريد من المدخول، فإن
كان المراد منه ف المثال خصوص العالم العادل، فلا يدل لفظ الل إ عل شمول الحم لجميع أفراد العالم العادل، و إن كان

المراد منه هو العالم باطلاقه، فيدل لفظ «كل» عل ثبوت الحم لجميع أفراد العالم مطلقاً.» مصباح الأصول ( طبع موسسة إحياء
آثار السيد الخوئ )، ج‏2، ص: 461 و 462 به نقل از أجود التقريرات 4: 294، راجع أيضاً فوائد الاصول 4: 738 و 740

و كفاية الاصول: 217.
[10] ـ «و يرد عليه ما ذكرناه ف ذلك البحث من أن ألفاظ العموم بنفسها متفلة لبيان شمول الحم لجميع الأفراد بلا احتياج

إل جريان مقدمات الحمة، فان كلمة «كل» بوضعها تدل عل سريان الحم لجميع أفراد مدخولها، فمفاد قولنا: أكرم كل عالم،
هو وجوب إكرام جميع أفراد العالم من العادل و غيره، بلا احتياج إل مقدمات الحمة. و المتحصل مما ذكرناه: أنّ جميع الوجوه
الت ذكروها لتقديم التخصيص عل النسخ غير تام.» مصباح الأصول ( طبع موسسة إحياء آثار السيد الخوئ )، ج‏2، ص: 462.


