
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۲۵ اسفند ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 93 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

گفتیم راه که مرحوم شیخ برای مخصصات وارد شده بعد وقت العمل بالحاجة اختیار کردند، مواجه با این اشال است که
اولا اگر تأخیر بیان از وقت حاجت لمصلحة صحیح باشد و ثانیاً مشافهین خطابات قرآنیه مدانند خدای تبارک و تعال چنین

بنای دارد، در نتیجه نمتوانند به اصالة عدم التخصیص تمس کرده و بویند خداوند متعال ارادهی عموم فرمودهاست.

در مرحله بعد وقت اراده عموم به نحو واقع روشن نباشد، ظاهراً برای مشافه اراده عموم شدهاست؛ در نتیجه قاعده اشتراکِ
احام بین غائبین و معدومین با موجودین، در احام ظاهری به درد نمخورد چون اقتضای قاعده اشتراک این است که فقط
در احام واقع به جهت ثابت بودنشان جاری شود؛ اما در احام ظاهریه (به قول مرحوم اصفهان) که به حسب شرایط تغییر

مکنند نمتوان قاعده اشتراک را جاری کرد.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم شیخ

مرحوم شیخ در مقام جواب به این اشال مگوید در اصالة الحقیقة (حمل کلام متلم بر اینکه معنای حقیق را اراده کرده) دو
مبنا و نظریه وجود دارد:

الف‐ اصالة الحقیقة اصل تعبدی است: عقلا مگویند اگر از متلم کلام صادر شد، مخاطبین باید بویند متلم واقعاً معنای
حقیق را اراده کردهاست.

ب‐ اصالة الحقیقة مستند به اصالة عدم القرینة است: وقت متلم از ی طرف کلام دارای ظهوری را آورد و در مقابل قرینهای
هم بر خلاف ظاهر نیاورد، باید بوئیم متلم هر چه لفظ ظهور در آن دارد را حقیقتاً و جداً اراده کردهاست؛ به بیان مرحوم شیخ
وقت به محاورات عقلا مراجعه مکنیم، عقلا مگویند چون متلم از لفظ متواند معنای حقیق یا معنای مجازی را واقعاً اراده

کند پس اگر قرینهای بر معنای مجازی نیاورد، باید بوئیم معنای حقیق را واقعاً اراده کردهاست.

طبق این مبنا و اصل عقلائ در باب محاورات، اگر خدای تبارک و تعال کلام دارای ظهوری را فرمود، باید بوئیم همین معنا
مراد جدّی خدای تبارک و تعال است چون مفروض ما عدم ورود مخصص است پس این ظاهر واقعا و از ابتدا مورد نظر مولا

بودهاست. 

بله اگر بعد وقت العمل بالحاجة قرینه یا مخصص بر خلاف عموم آمد، معلوم مشود متلم به جهت وجود مصلحت طبق این

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اصل عمل نرده و از عموم اراده معنای حقیق نداشتهاست پس باید به آن خاص اخذ کنیم.

به بیان دیر مرحوم شیخ مگوید بعد از زمان مشافهین دو صورت پیش مآید:

بودهاست و بحث کنیم: باید به خاص عمل کنیم چون تاخیر خاص بخاطر وجود مصلحت1- نسبت به خاص اطلاع پیدا م
نیست.

2- نسبت به خاص اطلاع پیدا نمکنیم: چون ظاهر این است که تخصیص وارد نشده باید اصل عدم تخصیص در زمان
صدور خطاب را جاری کرده و بوئیم در هنام ایراد این عام تخصیص ذکر نشدهاست پس مراد جدی و واقع مولا همین

ظاهر است. وقت مراد واقع همین ظاهر شد، قاعده اشتراک نیز جاری شده و اشال مستشل برطرف مشود.[1]

مرحوم اصفهان در مقام تبیین اشتراک که در کلام مرحوم شیخ آمده مفرماید اصل حاکم در باب محاورات این است که اگر
متلم کلام را گفت و قرینهی برخلاف هم نیاورد باید بوئیم همین ظاهر را در واقع هم اراده کردهاست مر اینکه علم پیدا کنیم

که حم را فقط ظاهراً  اراده کرده و نه واقعاً.[2]

دیدگاه مرحوم اصفهان

مرحوم اصفهان در مقام اشال به مرحوم شیخ مفرماید این جواب کاف نیست چون هر چنداصل عقلای در محاورات
مگوید ظاهر کلام مراد جدّی مولاست، اما مراد جدی به دو گونه قابل تصور است: الف‐ مراد جدی منبعث از ملاکات اولیه

ب‐ مراد جدی مبعث از ملاکات ثانویه.

 قاعده اشتراک در جای است که ما علاوه بر پیدا کردن مراد جدی مولا بدانیم این مراد جدی منبعث از ملاکات اولیه است؛ و
الا اگر اراده جدی مولا به معنای که منبعث از ملاکات ثانویه بود تعلق پیدا کرد، قاعده اشتراک جریان ندارد؛ لذا به نظر ایشان

فرق بین صورت اطلاع و صورت عدم اطلاع بر مخصص وجود ندارد.

به بیان دیر هر چند اصل که مرحوم شیخ در کلامشان متذکر شدند یعن لزوم تطابق بین اراده استعمالیه و اراده جدّیه صحیح
است ول این اصل اثبات نمکند که این مراد واقع منبعث از ملاکات واقعیه و اولیه است لذا قاعده اشتراک جاری نیست.
قاعده لزوم اشتراک احام بین ملفین در جای جاری است که تالیف با تغییر شرایط، اختلاف پیدا ننند، اما این مسئله در

ملاکات ثانویه مثل حرج، ضرر، اضطرار و... مفقود است و اینها به حسب شرایط تغییر پیدا مکنند.[3]

مرحوم اصفهان در ادامه و در پاسخ به اشال موجود در اجرای قاعده اشتراک مگوید متوجه بودن خطابات به مشافهین به
معنای اختصاص خطاب به حاضرین در آن زمان نیست، بله اصل رایج دیری بین عقلاء داریم که متخذ از اختصاص نیست
و مگوید خطاب و تلیف متوجه به ذات المخاطب شدهاست؛ در نتیجه این قبیل احام حتماً منبعث از ملاکات واقعیه است.

به بیان دیر اشتراک، در تالیف که به ملف متوجه شدهاند ول در ضمن آن حرج یا مصلحت موقت و امثالهم توسط مولا در
نظر گرفته شده، وجود ندارد ولو مخصص به صورت منفصل و مثلا 50 سال بعد ذکر شود. در این قبیل موارد و با ورود

مخصص متوجه مشویم این تلیف از حین صدور متوجه به ذات ملف نبوده بله به عنوان دیری بودهاست؛ اما اگر گفتیم
در تمام موارد متعلق و مخاطب تلیف ذات الملف است الا جای که قرینه بر خلاف بیاید، این احام منبعث از ملاکات

واقعیه شده لذا قاعده اشتراک در آنها جریان دارد.[4]



دو تذکر در رابطه با ماه رجب و سال نو

ه ما بالأخره در کنار سفره الهکه در ماه رجب وجود دارد واقعاً استفاده کنیم. بحمدال تذکر اول: از خصوصیات و شرایط
نشستیم پس باید بیشتر از این دستورات و اموری که در ماه رجب وارد شده استفاده کنیم. باید بر دعاهای این ماه که برخ از

آن را مرحوم سید در اقبال آورده که دعاهای بسیار مفصل و پر معنای است، مداومت داشته باشیم. همچنین بر نمازهای که در
این ماه مطرح شده یا قرائت سور مداومت داشته باشیم تا مقدمهای برای ماه مبارک رمضان بشود.

تعطیل طلبهی واقع تذکر دوم: از امروز به مدت سه هفته درسها تعطیل است. درست است ما به حسب ظاهر تعطیلیم ول
ندارد. در عین اینکه متواند همراه با خانوادهاش باشد یعن باید شرایط را طوری فراهم کند که آنها هم بالأخره تفریحات داشته

باشند، مشغول درس و بحث هم باشد.

 ما گاه اوقات ی چیزهای را تلقین مکنیم مگوئیم تعطیل است و به سفر رفتیم و درس و بحث را کنار گذاشتیم، این
اشتباه است. بزرگان ما سفر مرفتند کتاب همراهشان بوده، منته در ایام عید و دید و بازدید به مقدار لازم که انجام مشود

نباید اصل کار ما تعطیل شود. درسهای که تا حالا از اول خواندیم را مرور اجمال کنید و در ذهنتان بماند. هر چه درس
عمیقتر باشد بهتر است و اتفاقاً بیشتر نیاز است که آدم ترار و مرور کند.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «قلت: المستند ف إثبات أصالة الحقيقة بأصالة عدم القرينة قبح الخطاب بالظاهر المجرد و إرادة خلافه، بضميمة أنّ
الأصل الذي استقر عليه طريقة التخاطب هو أنّ المتلّم لا يلق اللام إ لأجل إرادة تفهيم معناه الحقيق أو المجازي، فإذا لم

ينصب قرينة عل إرادة تفهيم المجاز تعين إرادة الحقيقة فعلا، و حينئذ فإن اطّلعنا عل التخصيص المتأخّر كان هذا كاشفا عن
مخالفة المتلّم لهذا الأصل لنتة، و أما إذا لم نطّلع عليه و نفيناه بالأصل فاللازم الحم بإرادة تفهيم الظاهر فعلا من المخاطبين،

فيشترك الغائبون معهم.» فرائد الأصول، ج‏4، ص: 97.
[2] ـ «و أجاب‐ قدس سره‐ عن هذا المحذور المبن عل الوجه المذكور، بأن‏ مقتض الأصل‐ المؤسس من باب

المحاورات‐ الحم بإرادة ظاهرها واقعاً، إ إذا علمنا‐ و لو بالخاص المتأخر‐ عدم إرادته واقعاً مع إرادته فعً.» نهاية الدراية
ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 406.

[3] ـ «و أنت خبير بأن مقتض الأصل ليس إ الحم بأن الظاهر مراد جدّاً حقيقة، سواء كانت منبعثاً عن المصلحة الأولية أو
الثانوية، و لا يختص بالأول حتّ تون إرادة العموم فعً عل خلاف الأصل، حتّ يفترق صورة الاطلاع عل الخاص و عدمه.»

نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 406.
[4] ـ «فلا بدّ ف دفع المحذور عن أصالة عدم المخصص الراجعة إل أصالة الظهور، بأن يقال: إن الخطاب و إن كان

مخصوصاً بالمشافه، إ أنّ الظاهر أنه تليف المخاطب بذاته، لا بعنوان آخر، فيون ظاهراً ف التليف الواقع المنبعث عن
ليف‐ بأدلة الاشتراك، و الوقوف علهذا الت ة، دون العرضية، فيشترك غير المشافه، مع المشافه‐ فالمصالح الواقعية الذاتي
الخاص المتأخر يشف عن أن التليف لم ين مرتباً عل الملف بذاته، بل بعنوان آخر بحسب مقام الفعلية، لا بحسب مرتبة

الواقع. فافهم و تدبر.» نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏3، ص: 406.


