
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۱۵ اسفند ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 88 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

آیات و روایات که بر وجود منصب تشریع برای رسول اکرم(صل اله عليه وآله) در کنار منصب نبوت، حومت، قضاوت و
بیان احام داشت را بیان کردیم؛ این ادله مگویند ایشان در رابطه با کلیه احام مقام تبیین و ابلاغ، و نسبت به پارهای از

احام منصب تشریع استقلال را داشتند.

 بنابر آنچه در روایات آمده بود منصب تشریع به برکت آن قوه قدسیه الهیه که سبب مشد ایشان بتواند ملاکات احام را به
همان ملاک که نزد خدای تبارک و تعال است اعم از وجوب، استحباب، کراهت و حرمت را درک کرده و لذا بتواند احام

زیادی (مثل حدیث مناه یا روایات از قبیل لاضرر و لاضرار در معاملات) را جعل کند. در نتیجه انحصار تشریعات پیامبر در
فرض النب صحیح نیست.

در مرحله بعد با همین ادله معتبر یا از راههای دیر مثل ضمیمه کردن روایات که ائمه فرمودند «ما فوض إل النب فهو مفوض
إلینا» مقام تشریع برای ایشان هم ثابت م شود یعن خداوند متعال منشأ جعل حم و تشریع (درک ملاکات) را در اختیار ائمه

هم قرار داده لذا اینها هم صلاحیت برای تشریع داشتند و در موارد زیادی تشریع هم کردند.

در نتیجه اینکه در برخ روایات وارد شده که امام صادق (عليه السلام) فرمود حدیث حدیث أب و حدیث أب حدیث جدّی، و
عن امیرالمؤمنین عل عن الحسن و حدیث الحسن حدیث عن الحسین علیه السلام و حدیث الحسین حدیث حدیث جدّی حدیث

بن ابیطالب علیه السلام و هو حدیث عن رسول اله و هو حدیث عن اله به این معنا نیست که آنچه امام صادق علیه السلام گفته
ه چون این معنا عادتاً مقداری استبعاد دارد یعناز پدرش شنیده و پدرش از پدرانش تا برسد به امیرالمؤمنین و پیامبر و عن ال

باید بوئیم امام باقر یا امام صادق تمام روایاتشان را از امام سجاد، ایشان هم تمام این روایات را از امام حسین و...
شنیدهاند.

در این قبیل تعابیر باید بوئیم امام مفرماید اگر این سوال از پدرم و اجدادم تا برسد به خداوند متعال هم مشد آنها هم همین
جواب را مدادند مثل اینکه کس از شخص که شاگرد استادی است سؤال بپرسد و او بوید جوابِ من، جواب استاد من

هم هست، یعن اگر همین سؤال را از استادم هم بپرسید همین را جواب مدهد.

وجود تناف بین آیات سوره نجم و مدعا

تا اینجا مدعای ما این شد که پیامبر و ائمه (علیهم السلام) نه تنها مبین کلیه احام هستند بله نسبت به برخ احام منصب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تشریع هم دارند. شاید کس بوید خداوند متعال در قرآن کریم مفرماید «و النَّجم اذَا هوى*ما ضل صاحبم‏ و ما غَوى‏*و ما
ينطق عن الهوى*انْ هو ا وح يوح»[1] و این آیه در تناف با مدعای شماست چون خداوند مفرماید پیامبر هر چه مگوید

وح است در حالکه شما مگوئید برخ سخنان پیامبر که حم تشریع دارد از جانب خودش است. البته اگر مبنای مبین
بودن پیامبر را قبول کردیم، این آیات با آن مقام کاملا سازگاری دارد.[2]

برای روشن شدن اشال باید بوئیم، شاید به دو فقره از آیات شریفه بتوان علیه مدعای ما استدلال کرد:

الف‐ ما ینطق عن الهوی: مسلماً این فقره هیچ منافات با مدعای ما ندارد چون تشریع پیامبر به میل نفسان نبوده چون تشریع
واجبات، محرمات، مروهات و... به سبب قوه إلهیهای بوده که سبب م شده پیامبر «کان مسدداً، موفقاً، مؤیداً بروح القدس»

باشد. 

ضمن اینکه وجود قوه قدسیه در تمام آنات و لحظات بوده و تنها مختص به زمان نزول وح نبودهاست. به بیان دیر چون
پیامبر به برکت قوه قدسیه تشریع کرده پس لا ینطق عن الهوی. بلا تشبیه اگر حاکم اسلام (ول فقیه) روی مصلحت حم را

صادر کرد، نمتوانیم بوئیم این حم صدَر عن الهوی چون این حم روی مصلحت برای جامعه اسلام صادر شدهاست.

ب‐ إن هو إلا وح یوح: در مرجع ضمیر «هو» سه احتمال وجود دارد:

1- مرجع ضمیر، نطق معین است یعن اینکه پیامبر امیرالمومنین را به جانشین خود منصوب کردند از روی هوی نبودهاست
چون صدر آیات درباره مسئله ولایت است.

2- مرجع ضمیر، قرآن باشد یعن آنچه پیامبر به عنوان قرآن م‌فرماید، فقط وح است و چیزی غیر از آن نیست.

طبق این دو احتمال آیه منافات با مدعای ما ندارد.

3- مرجع ضمیر، «ما ینطق» باشد و شامل کلیه چیزهای شود که پیامبر مفرماید یعن تمام کلمات پیامبر فقط وح است و
غیر از آن چیزی نیست.

این احتمال اولا از جهت ادب درست نیست چون ما، مای مصدریه نیست بله مای نافیه است و ثانیاً برداشت نطق کل از آیه
خلاف ظاهر است چون برداشت معنای کل در جای است که هیچ راه نداشته باشیم در حالکه این مورد چنین نیست و

احتمال اول و دوم ظاهرِ ظاهر است. البته نمگوئیم این احتمال کلا منتف بله مگوئیم دو احتمال دیر (البته احتمال دوم هم
مقداری خلاف ظاهر است) نسبت به این احتمال اقرب است.

صرف نظر از این دو اشال مگوئیم سلمنا ضمیر به مطلق نطق پیامبر مخورد یعن نطق پیامبر «لیس إلا وح یوح» ول ما
در کلمه وح تصرف مکنیم و مگوئیم در مسئله تشریع همین که پیامبر کانَ مسدداً مؤیداً موفقاً باشد از مصادیق وح است

[3] که در تفاسیر این تعبیر را به جبرائیل معنا کرده اند.[4] لذا خداوند در ادامه مفرماید «علَّمه شَدِيدُ الْقُوى»‏

در توضیح باید بوئیم گاه اوقات اطلاق وح در خصوص مسائل است که از جانب جبرائیل و به عنوان القرآن آورده
ولاسر لسري وجابٍ اح راءو نم وياً احو لاا هال همّلنْ يشَرٍ ابما كانَ ل فرماید «وشود کما اینکه در قرآن کریم خداوند مم

فَيوح بِاذْنه ما يشاء انَّه عل حيم‏».[5] در این آیه کلمه وح در مقابل من وراء حجاب و شق سوم قرار گرفته اما در آیه محل



بحث همهاش مربوط به خدای تبارک و تعال است یعن تشریع پیامبر از روی هوا نبوده بله بواسطه قوهای بوده که خداوند در
او قرار دادهاست.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نجم، 1تا4.
[2] ـ «این آیه مطالب و روایات فراوان دارد. ی از مطالب ارتباط با مسئله ولایت است. در برخ تفاسیر وارد شده که «در

اواخر عمر پیامبر  از ایشان سوال شد که وص و خلیفه شما کیست؟ در بعض از نقلها گفته شده پیامبر روز اول و دوم
جواب ندادند ول روز سوم فرمود فردا قبل طلوع فجر کوکب از آسمان سقوط مکند و در زمین وارد مشود. خانهای که این

کوکب به آن وارد مشود متعلق به وص و خلیفه من است. کوکب به خانه امیرالمؤمنین (علیه السلام) وارد شد پس پیامبر
فرمود هذا وصی خلیفت. ادامه آیه هم در مورد همین مطلب است که یعن وقت پیامبر فرمود کوکب در خانه هر کس قرار
گرفت وص من است، عدهای از منافقین مانند عبداله بن اب گفتند پیامبر حرف اشتباه مزند و در مورد پسر عمش دچار

انحراف شدهاست یعن از روی هوای نفس صحبت مکند. این آیه نازل شد و خدا فرمود رسول ما از روی هوا حرف نمزند.»
تفسير الصاف، ج‏5، ص: 84.

[3] ـ نجم، 5.
[4] ـ مجمع البيان ف تفسير القرآن، ج‏9، ص: 262.

[5] ـ شوری، 51.


