
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۲۲ اسفند ۱۳۹۷

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در بحث گذشته گفته شد که هر چند در کتب فقها تصریح نشده، اما این مطلب مستفاد از عبارات و مطالب قوم است که بوئیم
اگرچه رکون به ظالم و تحاکم به طاغوت حرام است، اما ی استثنای دارد و آن استثنا در جای است که استیفاء حق متوقف
بر رجوع به ظالم باشد. بنابراین فرض ما در جای است که دائن هیچ راه برای استیفاء دینش غیر از رجوع به ظالم ندارد، پس

باید رجوع کند تا حاکم آن دین را بیرد و او مستطیع شده و به حج برود.

اما صاحب جواهر(قدس سره) گویا نمخواهد از راه استثنا پیش برود و مفرماید: اینجا در تعارض بین ادله نه و ادله جواز
ما جواز را ترجیح مدهیم، ول با این جواز ترجیح استطاعت محقق نمشود. ایشان مگوید: «فإنه دقیق نافع»، از این رو

معلوم مشود که این مطلب نزد ایشان دارای اهمیت بسیاری بوده است.

اشال مرحوم حیم بر صاحب جواهر(قدس سره)

مرحوم :حیم مگوید جناب صاحب جواهر! یا ما قائل به جواز رجوع به حاکم مشویم یا قائل نمشویم، اگر گفتیم رجوع به
حاکم جایز نیست، این رافع استطاعت است، اگر مگوئید جایز است، وقت جایز است استطاعت محقق بوده و حج واجب

است، پس چرا مگوئید: «لا یتحقق به الاستطاعة»؟!

ایشان مفرماید: «و ما ذکره غیر ظاهرٍ»؛ این که صاحب جواهر فرموده این شخص مستطیع نیست، درست نمباشد مر این
که «الا اذا لم نقل بجواز الرجوع إل الجائر» مر آن که بوییم رجوع به جائر جایز نیست که در این صورت سخن صاحب
جواهر درست است، «إذ حینئذ یون دلیل المنع رافعاً للاستطاعة، فلا وجوب ک یزاحم حرمة الرجوع، اما إذا قلنا بالجواز

إعتماداً عل ادلة الجواز مع انحصار استنقاذ الحق به فحیئذٍ لا رافع للاستطاعة»[1].

خلاصه اشال مرحوم حیم آن است که ایشان مگوید: جناب صاحب جواهر یا قائل به جواز رجوع هستید در این فرض که
منحصراً استنقاذ حق منحصر به رجوع به جائر است یا قائل به جواز نیستید، اگر قائل به جواز نشوید بوئید حرام است، اینجا

استطاعت نبوده و این رافع استطاعت است، اگر قائل به جواز هستید اینجا استطاعت موجود است و باید حجش را انجام بدهد.

ارزیاب اشال مرحوم حیم

گویا مرحوم حیم به این نته مهم در کلام صاحب جواهر(قدس سره) عنایت نفرموده است. مرحوم حیم مگوید: در اینجا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


رجوع جایز است و مستطیع هم هست و استطاعت تحقق پیدا مکند، لین باید توجه داشت که این جوازی که الآن به دست
آوردیم، جوازِ مولود معارضه است؛ یعن وقت ادله منع با ادله جواز بالمعن الاعم تعارض کردند، ما ادله جواز را ترجیح داده و

مگوییم رجوع در فرض انحصار جایز است، لین این جواز آن مبغوضیت رجوع را از بین نمبرد.

برد. وقتآید، اما آن مبغوضیت رجوع به جائر را از بین نمبنابراین در اینجا این جواز هست و کراهت نیز از آن به دست م
این مبغوضیت از بین نرفت، آن مبغوضیت مانع استطاعت است. بنابراین باید توجه داشت که چه مطلب در ذهن صاحب

شود؛ چون این جواز یترجیح بدهیم، اما با این جواز استطاعت محقق نم وید: اگرچه ما جواز را بر نهجواهر بوده که ب
جوازی است که در آن مبغوضیت وجود دارد.

توضیح مطلب آن که، دو نوع اباحه وجود دارد:

1. اباحه لا اقتضائ که اکثر مباحات مثل آب خوردن اینطور است که نه فعل و نه ترک آن هیچ کدام اقتضای ندارد؛ یعن مباح
بودن ملاک ندارد.

گویند حلال است اما این حلال اقتضائکنیم این حلال است یا حرام، اینجا مم که ش در جای مثلا ،2. اباحه اقتضای
بوده و اباحه اقتضائیه دارد؛ یعن برای تسهیل مردم مصلحت وجود دارد که در فرض ش بوئیم حلال است.

اباحهای که اقتضای مبغوضیت دارد؛ یعن قرار داد منته شود در قسم اباحه اقتضائاباحهای هست که م در اینجا نیز ی
که استیفاء حق منحصر بر رجوع به جائر باشد، اما باز هم مبغوض شارع است، اما شارع ی در فرض ّرجوع به جائر حت

تخفیف داده و کراهت را قائل شده، ول نمتواند با آن استطاعت درست شود. به بیان دیر استطاعت جای است که این
مبغوضیت نباشد، اما الآن این جواز متضمن این مبغوضیت است.

صاحب جواهر(قدس سره) مگوید: «و إن حملناه عل الراهة مع التوقف علیه»؛ (این کراهت همان جواز بمعن الاعم است)
مگوید با جواز بالمعن الاعم استطاعت درست نمشود؛ زیرا مراد کراهت است و کراهت هم مبغوضیت است. بعد مفرماید:
«و مقتضاه حینئذٍ أن من ترک الاستعانة بالظالم عل تحصیل ماله المتوقف استطاعة الحج علیه لم یثبت ف ذمته حجة الاسلام»؛

اگر به ظالم رجوع کرد و ظالم هم این پول را گرفت و به او داد، اینجا فرمایش شما درست است، مگوییم ی کار حرام در
طریق استطاعت کرده، لین حال که پول دستش هست مستطیع شده و باید حج برود و حجش هم صحیح است. صاحب

جواهر(قدس سره) این را منر نیست همه قبول دارند که مستطیع است.

اما فرض آن است که آیا الآن بر دائن واجب است که به حاکم جائر رجوع کند؟ ایشان مگوید: واجب نیست؛ زیرا اینجا از
مصادیق رکون به ظالم است و در اینجا چون رجوع به ظالم کراهت داشته و مبغوضیت وجود دارد، حجة الاسلام بر ذمه او

ثابت نمشود. البته همانگونه که گفته شد فقها در محل خودش که استثنا مکنند مگویند: «إذ انحصر استیفاء الحق بالرجوع
ال الجائر یجوز» و این کاری به حج ندارند و در آنجا نیز فرمودهاند: «یجوز عن الراهة». صاحب جواهر(قدس سره) نیز

مگوید: «یجوز عن الراهة»، اما با این جواز استطاعت حاصل نمشود.

خلاصه آن که به نظر ما اشال مرحوم حیم به هیچوجه وارد نیست؛ زیرا ایشان در اینجا متعرض آن نقطه اصل کلام صاحب
جواهر(قدس سره) نشده و فقط به صاحب جواهر مگوید: یا شما رجوع را جایز مدانید یا نمدانید، اگر جایز نمدانید این
شخص مستطیع نیست و اگر جایز مدانید مستطیع است. پاسخ آن است که صاحب جواهر(قدس سره) نیز رجوع را جایز

مداند منته چون عل کراهة جایز مداند و همراه با مبغوضیت است، با این جواز عل کراهة یا جواز بالمعن الاعم استطاعت



محقق نمشود.

دیدگاه والد معظَّم(قدس سره)

مرحوم والد ما عبارت مرحوم حیم را مآورد اما پاسخ که ما دادیم به اشال مرحوم حیم نمدهد. ایشان مفرماید: در
عبارت صاحب جواهر(قدس سره) دو احتمال است:

احتمال اول: «الاول أن یون المراد ترجیح دلیل الوجوب عل دلیل المنع بعد تحقق المعارضة»؛ ایشان مخواهد بوید دلیل
وجوب بر دلیل منع ترجیح پیدا کند، «و لا محاله یون الوجه ف الترجیح أهمیة الحج ف الاسلام»؛ وجه در ترجیح این است که

حج در اسلام اهمیت دارد، «و کونه مما بن علیه الاسلام»، روایات درباره حج خواندیم که حج از مواردی است که اسلام بر آن
بنا شده و از ارکان اسلام است، «فعل هذا الوجه لا مجال للش ف تحقق الاستطاعة و جواز الرجوع إل حاکم الجور لاقتضاء

الدین».

ایشان مگوید: اگر مراد صاحب جواهر(قدس سره) این باشد بوئیم ی دلیل رکون به ظالم است، ی دلیل وجوب حج است،
اینجا تزاحم که به وجود مآید ما ادله حج را بر آن ادله ترجیح مدهیم از باب این که حج اهمیت دارد (یعن قانون اهم و مهم را

جاری کرده و بوئیم حج «مما بن علیه الاسلام» است و این نسبت به حرمت رکون به ظالم اهمیت بیشتری دارد) و این را
ترجیح مدهیم، در این صورت مسلماً این شخص مستطیع است و باید رجوع به حاکم کند برای این که دینش را اخذ کند.

احتمال دوم: «أن یون المراد أنّه بعد فرض المعارضة یون الجمع بین الدلیلین بحمل دلیل المنع عل الراهة»؛ احتمال دوم آن
است که بوئیم بعد از این که معارضه واقع شد، جمع بین دلیلین به این است که دلیل منع را حمل بر کراهت کنیم، نه این که

بوئیم از باب تزاحم آن دلیل وجوب که مسئله حج است، چون اهم است مقدم مشود، بله بوئیم ادله منع با ادله جواز
تعارض و تزاحم کرده و دلیل منع را حمل بر کراهت کنیم (یعن بوئیم به قرینه ادله جواز، ادله منع مثل «لا ترکنوا» را حمل بر

کراهت کنیم) و دلیل وجوب را بر مجرد جواز بالمعن الاعم حمل کنیم.

«فعل هذا الوجه و إن کان الرجوع إل حاکم الجور جائزاً مروها لنّه لا سبیل للحم بوجوب الحج»؛ در این صورت هر چند
ظاهر دلیله بالاضافة إل وئیم حج واجب است، «بعد التصرف فشود بنم شود ولروه مرجوع به حاکم در این فرض م

مادة الاجتماع»؛ ایشان مگوید: شما وقت مگوئید ی دلیل مگوید «لا ترکنوا»، ی دلیل هم مگوید برو این پول را بیر از
باب مقدمه حج واجب است، وقت مخواهید تعارض را حل کنید نمآئید مثل راه اول بوئید حج اهم از آن است، بله

مگوئید: دلیل منع را حمل بر کراهت کنیم و دلیل وجوب را حمل بر جواز بالمعن الاعم، در این صورت دیر حج نیست که
واجب باشد که بخواهد آن را انجام دهد.

به بیان دیر، در ماده اجتماع که الآن ی پول است یا باید رجوع به حاکم نند و حج نرود یا رجوع به حاکم کند و حج برود،
مگوئیم رجوع به این حاکم کراهت دارد، از طرف دیر در همین ماده اجتماع چیزی به نام وجوب نداریم؛ یعن در همین ماده

اجتماع همانطوری که در دلیل منع تصرف کرده و دلیل منع را هم حمل بر کراهت مکنیم، دلیل وجوب را هم باید حمل به
جواز بالمعن الاعم کنیم. در این صورت «لا سبیل للحم بوجوب الحج».[2]

خلاصه آن که ایشان مفرماید: دو احتمال در عبارت صاحب جواهر است: ی این که ایشان ادله حرمت رکون با ادله وجوب
حج را مگوید با هم تزاحم مکند، ادله حج از باب اهمیت مقدم مشود، اگر از باب اهمیت مقدم شد دیر اشال به صاحب
جواهر است؛ زیرا در این صورت مسلماً این شخص مستطیع است، اما در احتمال دوم بحث تزاحم نیست مگوئیم بین ادله



منع و ادله وجوب حج تعارض است و برای رفع تعارض ادله منع را حمل بر کراهت مکنیم. بعد ایشان مگوید نمشود ما
فقط ی طرف را تصرف کنیم، بله در طرف دوم هم باید تصرف کرده و ادله وجوب حج را نیز باید حمل بر جواز بالمعن الاعم

کرد؛ یعن در این فرض در ماده اجتماع (یعن در جای که راه استیفاء این پول رجوع به حاکم جور است) چیزی به نام وجوب
حج نداریم.

ارزیاب دیدگاه والد معظَّم(قدس سره)

در اینجا اولا این راه دوم در ی طرفش تصرف لازم است؛ یعن ما به قرینه ادله وجوب آن منع را حمل بر کراهت مکنیم. حال
باید دید طرفین تعارض چیست؟ صاحب جواهر(قدس سره) اینجا نمخواهد بین ادله رکون به ظالم و مسئله حج تعارض

درست کند، بله مگوید اولا ما ی ادله عدم جواز رکون به ظالم داریم، ثانیاً ادلهای داریم که مگوید اگر استیفاء حق منحصر
به رکون به ظالم است جایز مباشد؛ یعن این ادله مصادیق دارد و ی از آن مصادیق در جای است که استیفاء حق منحصر

باشد، مصداق دیر در جای است که آن حق شما مقدم برای واجب باشد.

ران طبر خلاف دی خواهد در اینجا راهشود آن است که ایشان ماما آنچه از عبارت صاحب جوار(قدس سره) استفاده م
کند، دیران که مگویند: جایز نیست رکون به ظالم مر در جای که استیفاء حق منحصر به آن باشد (که به صورت استثنا و

ی اباحه لا اقتضائ مطرح مکنند)، صاحب جواهر(قدس سره) مگوید: نه، از این طرف ادلهای که استیفاء حق را جایز
مداند، جواز بالمعن الاعم که شامل مقدمه و غیر مقدمه هم مشود. پس دو طرف تعارض ی این است و ی مسئله استیفاء

حق است نه مسئله حج تا بوئیم حج نسبت به حرمت رکون به ظالم اهمیت دارد.

ارزیاب دیدگاه صاحب جواهر(قدس سره)

وئیم این جواز، جوازِ عن کراهةنتیجه آن که این فرمایش صاحب جواهر(قدس سره) تمام نیست؛ زیرا ما هر چند در اینجا ب
است، ول با جواز عن کراهة استطاعت حاصل مشود؛ یعن همه نزاع ما با صاحب جواهر(قدس سره) در این «لا یتحقق به

الاستطاعة» است، چرا با این جواز هر چند جوازِ کراهت باشد، استطاعت حاصل نشود؟! ایشان مفرماید در این جواز
مبغوضیت است، لین باید توجه داشت که این مبغوضیت از حیث دیری است، از این حیث که رکون به ظالم کرده مبغوض

است ول از این حیث که پولش را گرفته و مخواهد حج انجام بدهد، استطاعت حاصل مشود. لذا این فرمایش ایشان تام
نیست.

اتفاقاً در این مسئله هم با امام(قدس سره) و هم با مرحوم سید مخالفت مکنیم؛ یعن در فرض که برای گرفتن پول باید رجوع
به جائر کند اینجا استطاعت نیست، این نظر نهای خود ماست که اگر ما همین راه صاحب جواهر(قدس سره) را برویم،

مگوید در کنه این جواز کراهت و مبغوضیت است، ما مگوئیم اگر این را حیثاش کردیم مثل بحث اجتماع امر و نه کردیم،
مگوئیم از این حیث که رکون به ظالم است کراهت دارد و از حیث این که مقدمه برای حج مشود یجوز و استطاعت از آن

حاصل نمشود.

رود اینجا استطاعت حاصل نیست، اصلاکند و نمکه مدیون مماطله م در جای از ابتدا گفت حت گفته شد که مرحوم نائین
نائین(قدس سره) خودش را راحت کرد. ما در آنجا با مرحوم نائین مخالفت کرده و گفتیم این مماطله هم ی وقت متواند

تلاش کند زید و عمرو را واسطه قرار بدهد، راه متعارف دارد برای این که این را اخذ کند باید اخذش کند مثل این است که این
پول را در بان گذاشته، ول وقت نوبت مرسد به این که تنها راه برای گرفتن این پول از مدیون رجوع به حاکم جائر است و

رجوع به حاکم جائر هم ابتداء حرام است.



در این صورت این که بوئیم برای استیفاء حق استثنا شده و متوانید رکون کنید به حاکم جائر، اگر رجوع کرد و گرفت، این
هم جایز است؛ چون بر این که راهش منحصر بوده به این که از این حاکم استمداد کند و پولش را بیرد ما هم مگوئیم همان
استثنا را قائلیم که در فرض که راه منحصر به همین است باید همین کار را کند، ول همه بحثها این است که چرا در اینجا

رجوع به حاکم واجب باشد؟ یعن شما با مسئله جواز نمتوانید مسئله را تمام کنید، اگر بخواهید بوئید این مستطیع است، باید
اثبات کنید وجوب رجوع به حاکم جائر را.

بنابراین اگر بخواهید استطاعت را اثبات کنید اگر توانستید اثبات کنید در این فرض که استیفاء حق منحصر به رجوع به جائر
است، باید دید که آیا رجوع به حاکم جائر واجب است؟ اگر بوییم «یجب علی الرجوع»، پس «أنت مستطیع» حج بر تو

واجب است. این برخلاف مسئله رجوع به بان است، الآن کس که پولش در بان است و یا خودش پول را در خانهاش حفر
کرده این بالفعل این پول را دارد و تحصیل نمکند، کس که پولش پیش مدیون است و مداند وقتش رسیده و اگر هم به مدیون

بوید مدهد، اینجا بالفعل هم پولش موجود است، مرحوم نائین گفت اگر مماطله کرد این دیر مستطیع نیست.

نته قابل توجه آن است که مقدمه واجب، در جای واجب است که آن واجب الآن محقق باشد، ول بحث ما این است که
نمدانیم با این پول که پیش مدیون است و تنها راه استیفاءش رجوع به حاکم است ما مستطیع هستیم یا خیر؟ پس از راه مقدمه

واجب نمتوانیم جلو بیائیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «الجواز‐ بالمعن الشامل للوجوب‐ من دليل المقدمة و غيره. و مثله لا تتحقق معه الاستطاعة، بعد فرض أن الجواز
المزبور كان بعد ملاحظة المعارضة بين ما دل عل المنع و ما دل عل خلافه، من المقدمة و غيرها ..». و ما ذكره غير ظاهر، إلا
إذا لم نقل بجواز الرجوع إل الجائر، إذ حينئذ يون دليل المنع رافعاً للاستطاعة، فلا وجوب ك يزاحم حرمة الرجوع. أما إذا قلنا

بالجواز اعتماداً عل أدلة الجواز، مع انحصار استنقاذ الحق به، فحينئذ لا رافع للاستطاعة ك يرتفع الوجوب. فالعمدة ف وجه
عدم الوجوب ما ذكرنا. و لأجله لا فرق بين حاكم الجور و حاكم العدل.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 91.

[2] ـ «و الظاهر ان عبارة الجواهر محتملة لوجهين: الأول ان يون المراد ترجيح دليل الوجوب عل دليل المنع بعد تحقق
المعارضة و لا محالة يون الوجه ف الترجيح أهمية الحج ف الإسلام و كونه مما بن عليه الإسلام فعل هذا الوجه لا مجال للشك
ف تحقق الاستطاعة و جواز الرجوع ال حاكم الجور لاقتضاء الدين. الثان ان يون المراد انه بعد فرض المعارضة يون الجمع
بين الدليلين بحمل دليل المنع عل الراهة و دليل الوجوب عل مجرد الجواز فعل هذا الوجه و ان كان الرجوع ال حاكم الجور

جائزا مروها لنه لا سبيل للحم بوجوب الحج بعد التصرف ف ظاهر دليله بالإضافة إل مادة الاجتماع كما لا يخف. و لن
الذي يرد عل صاحب الجواهر عدم كون الرجوع ال حاكم الجور لمجرد اقتضاء الدين ركونا ال الظالم فان مرجع الركون هو
جعل الظالم ركنا له و ظهيرا و هذا لا يتحقق ف الاقتضاء و اما الاستعانة به فلا دليل عل حرمتها بنحو الإطلاق فإن الفقير الذي
يرجع اليه لرفع فقره هل تون استعانته به محرمة و نظير ذلك، نعم فيما إذا تحاكم ال حاكم الجور كما فيما إذا فرض ان إثبات

دينه يتوقف عل الرجوع اليه و حمه يمن ان يقال بان الدليل عل المنع ه أدلة حرمة التحاكم اليه و التحقيق ف محله.»
تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص 120-119.


