
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

بحث قبل از ماه رمضان به اينجا رسيد که، کلام محقق نائين(اعل اله مقامه الشريف) را که استدلال بر استحاله اخذ قصد امر
در متعلق امر اقامه فرموده بودند و کلام نسبتا مفصل هم بود، عنوان کرديم و مورد بحث و مناقشه قرار داديم، مجموعا دو

اشال  مهم بر فرمايش محقق نائين(ره) وارد بود که، آن دو اشال ذکر شد.

 همانطوري که ملاحظه فرموديد، مرحوم نائين(ره) در اين بحث تقريبا اصطلاحات را که، مختص به خودشان بود، عنوان
فرمودهاند و اين اصطلاحات قبل از ايشان، به اين نحوي که ايشان فرموده، نبوده است.

از جمله مطالب که در فرمايش ايشان بود، فرق بين موضوع و متعلق و متعلق المتعلق بود که فرمودهاند: موضوع چيزي است
که، «الامر لا يدعو اليه»، امر داع بسوي او نيست. اما متعلق چيزي است که، «الامر يدعو اليه»، امر داع بسوي او هست.

 آن وقت فرمودهاند: متعلق المتعلق در حم موضوع است که، از آن استفادهي مهم در بحث کردهاند.

همچنين از مطالب که داشتهاند فرمودهاند: «کل شرط موضوع»، هر چيزي که از شرايط تليف هست، عنوان موضوع دارد و
اين هم از اصطلاحات خودشان هست، يعن علاوه بر آن ادعاي مهم که فرمودهاند که: قضاياي شرعيه تمامشان عنوان

قضاياي حقيقيه را دارند.

اين کلام مرحوم نائين(ره) و جواب از ايشان تمام شد. بحث در اين است که، آيا مولا متواند قصد الامر را بعنوان قيديت يا
شرطيت داخل در متعلق قرار دهد يا اين که محال است؟ ادله زيادي را تا بحال بر استحاله بيان کرديم و تمام اين ادله را مورد

ه در اينجا ي(ره)، مجموعا حدود نه دليل بر استحاله ذکر شد. ولو اينکنم با دليل مرحوم نائينر ممناقشه قرار داديم. ف
مقدار بحث مفصل شد، اما چون اين بحث، بحث مهم هست عيب ندارد که، ي  مقدار بحث را دنبال کنيم.

دو جواب محقق حائري(ره) از بيان استحاله در کلام آخوند(ره)

مرحوم محقق حائري(ره)(در کتاب درر الفوايد) در مقام جواب از مرحوم محقق خراسان(ره)(در کفايه) که فرمودهاند: اخذ
قصد امر در متعلق محال است، دو جواب دادهاند که، اين دو جواب را مرحوم محقق بروجردي(ره) بنابر آنچه در کتاب نهايه
الاصول ذکر شده؛ آورده و هر دو را مورد اشال قراردادهاند که، چون مطالب که در اين ذيل بيان شده، مطالب نافع است،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اينها را هم اشاره مکنيم.

جواب اول محقق حائري(ره)

مرحوم حائري(ره) در جواب اول که از مرحوم خراسان(ره)، ابتدائا ي مقدمه ذکر کرده فرمودهاند: افعال که در عالم خارج
مخواهد تحقق پيدا کند؛ يا در تحققشان نياز به قصد عنوان آن فعل ندارند و يا اين که در تحقق متقومند به اين که، قصد عنوان

آن فعل شود.

افعال را که در خارج انجام مدهيم، بعض از اين افعال، اصلا ارتباط و توقف بر قصد عنوان آن فعل ندارند، مثل اتلاف که، در
باب اتلاف اگر کس مال ديري را تلف کند، لازم نيست عنوان اتلاف را قصد کند، اگر در حال غفلت هم شيشه کس را بشند
يا در حال نوم و خواب مال کس را از بين ببرد، اتلاف تحقق پيدا مکند، بدون اين که انسان قصد اتلاف کرده باشد. اتلاف از

عناوين غير قصديه است.

اما در مقابل بعض از عناوين، تحققشان در عالم خارج امان ندارد، مر اينه انسان آن عنوان را قصد کند، مثل عنوان تعظيم
يا اهانت، که در اينجا مگويند: قصد اين عنوان لازم است. مثلا اگر انسان مخواهد کس را احترام کند  و جلوي پاي او

بايستد، بايد بقصد تعظيم و تريم او باشد.

اما اگر مثلا کس وارد مشود و انسان بقصد ورزش بلند شود و بنشيند يا بلند شود و کار ديري انجام دهد، اينجا تعظيم تحقق
پيدا نمکند.

اهانت هم همين طور است، گاه انسان حرف مزند، بقصد اين که به ديري اهانت کند، گاه هم به اين عنوان نيست. البته در
مثال مناقشه نيست، بعض در تعظيم قبول کرده گفتهاند: تعظيم از عناوين قصديه است، اما اهانت از عناوين قصديه نيست،

،سواد هست ويد: تو بب در جمع عالم ويد: قصد اهانت ندارم، يا به يويد، اما بفحش دهد و ناسزا ب اگر انسان به کس
اما بويد: من قصدا اهانت ندارم و مخواهم اخبار کنم، اينها دير اهانت است، حالا بعض در مسئله اهانت گفتهاند: اهانت

متوقف بر قصد نيست و اين محل بحث است.

علايحالٍ مرحوم محقق حائري(ره) فرمودهاند: دو نوع عناوين داريم؛ ي عناوين که براي تحقق آن، نياز به قصد نداريم و دوم
عناوين که، براي تحقق آن نياز به قصد داريم.

بعد فرمودهاند: افعال عرف و عقلاء مفهمند که، عنوان تعظيم دارد، براي اين که اين فعل، طريق براي تعظيم باشد، نيازي به
بيان نيست و خود عرف و عقلاء مفهمند که، عنوان تعظيم دارد. سجده فعل است که، عقلاء و عرف مفهمند که، اين عنوان و

مصداق براي تعظيم است، در مقابل کس که اهليت براي تعظيم دارد.

اما ي سري افعال است که، عرف و عقلاء هم نمفهمند که، وسيلهاي براي تعظيم است، بله نياز به راهنماي و هدايت شارع
مقدس دارد، مثل نماز يا روزه که، اگر بخواهيم خداوند را که اهليت براي تعظيم دارد، بوسيله نماز يا روزه تعظيم کنيم، نمتوانيم

بفهميم که، نماز با اين هيات ترکيبيه خاصه، طريق براي تعظيم خداوند است.

تنها راه براي فهم ما اين است که، خداوند بيان کند و مردم را راهنماي کند که براي تعظيم من، ي راه مهم  نماز است، ي راه
مهم صوم است و بيان خدا به اين است که، خداوند امر را به اين نماز متوجه کند. ما هم از راه امر خدا پ مبريم که، صلاه



وسيله و طريق تعظيم اله است.

بعد مرحوم حائري(ره) فرموده که: عبادت حقيقت غير از تعظيم ندارد، عبادت يعن خضوع، خشوع، تعظيم و تضرع در مقابل
کس که اهليت براي تعظيم دارد، عبادت که ازش تعبير مکنيم به پرستش، يعن کس را که اهليت براي تعظيم  دارد تعظيم

کنيم.

سوال:...؟
پاسخ استاد: عقل مگويد: کس که اهليت تعظيم دارد، تعظيم در مقابل او خوب است و بله در بعض موارد لازم است.

اگر شارع نمگفت، آيا متوانستيم بفهميم که، بايد بايستيم، تبیرة الاحرام بوييم، بعد هم قرائت داشته باشيم، بعد رکوع و بعد
سجده و بعد هم دوباره بايستيم؟ اين هيات ترکيبيه را که به آن مگوييم نماز، اگر شارع بيان نمکرد، آيا فر مکرديم، راه

تعظيم خدا غير سجده، چيز ديري بنام نماز يا حت صوم با اين امساکهاي که در باب صوم داريم است؟

شارع بايد راه تعظيم را براي ما بيان کند که، ي از طرقش صوم است و ي از طرقش صلاه است، منتها چونه بيان کند؟
نمآيد بصورت اخباري بيان کند، بله امر را متوجه صلاه مکند و ما بعنوان عقلاء مفهميم که، راه تعظيم خدا عبارت از

خواندن نماز است.

پس مرحوم حائري چند مطلب در اينجا دارند؛ ي مطلب اين است که، تعظيم از عناوين قصديه است، دوم اينه حقيقت
عبادت، غير از تعظيم چيز ديري نيست. حقيقت عبادت عبارت از همان خشوع و خضوع و تعظيم است و سوم اينه در

بعض از موارد، عرف و عقلاء تعظيم را نمفهمند، مر اينه شارع امر کند.

به اينجا که رسيده به مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند: اگر شارع امر کرد به صلاه و صلاه هم که عبادت است و حقيقتش تعظيم
است، تعظيم هم از عناوين قصديه است، اگر صلاه را بقصد تعظيم انجام داديم، چه کمبودي دارد؟

مرحوم حائري(ره) فرموده: براي عباديت غير از اين که تعظيم را قصد کنيم، به هيچ چيز ديري نياز نداريم. نياز نداريم که قصد
امر کنيم تا مرحوم آخوند(ره) بوييد: اگر قصد الامر باشد، دور لازم م آيد. ما براي عباديت، طبق اين بيان که گفتيم، هيچ

نيازي نداريم، جز اين که صلاه را بقصد تعظيم خداوند انجام دهيم و نياز نداريم صلاه را بقصد امر انجام دهيم، تا اين که اشال
دور و اين مسئله  استحاله مطرح شود.

نقد و بررس کلام مرحوم حائري(ره)

عرض کرديم که مرحوم بروجردي(ره)(در کتاب نهايه الاصول، صفحه 116) جواب خيل موجز و کوتاه از مرحوم حائري(ره)
داده فرمودهاند که: لازمه فرمايش شما اين است که، در هر عبادت اگر قصد عنوان آن عبادت را داشته باشيم، اين کاف است و

اين مطلب «مخالف لضروره الدين و اجماع المسلمين»، اين مطلب با ضروري دين و اجماع مسلمين مخالفت دارد.

فرمودهاند: از نظر دين و اجماع مسلمين، در هر عبادت دو چيز معتبر است؛ ي قصد عنوان و دوم قصد قربت، شما که
مخواهيد نماز بخوانيد، اينجا دو عنوان لازم  است، ي عنوان اين است که اين ايستادنتان بقصد صلاتيت است، بقصد احترام

به ديري نيست و عنوان دير که لازم است، قصد تقرب است که، صلاه را مخواهيد براي خدا و قربت ال اله انجام دهيد.



شما گفتهايد که: عنوان قصد عبادت کاف است، اما قصد عبادت که همان قصد الامر ازش تعبير مکنيم، لازم نيست، اين
مخالفت با ضرورت دين و اجماع مسلمين است.

سوال:...؟
پاسخ استاد: اگر کس نماز رياي خواند، مگويند: نماز نياورد، يا مگويند: نماز رياي آورد؟ البته مگويند: نماز رياي آورد.

نقد و بررس اين اشال مرحوم بروجردي(ره)

والد بزرگوار ما(حفظه اله) در بحث اصولشان از اين فرمايش استادشان مرحوم بروجردي(ره) جواب داده و در حقيققت،
دفاع از مرحوم حائري کردهاند.

ايشان فرمودهاند: مطلب را مرحوم بروجردي(ره) در بحث صلاه داشتهاند ‐تقريرات بحث صلاه مرحوم  بروجردي(قدس سره)
را والد بزرگوار ما(حفظه اله) نوشتهاند، در زمان مرحوم بروجردي(ره) هم چاپ شد و در اين اواخر هم تجديد چاپ شده است،

در سنين خيل کم، در بين سن نوزده تا بيست وچهار سال نوشته اند‐ اين است که، در مسئله قصد قربت فرمودهاند: آيه يا
روايت که دليل باشد بر اين که، ي از شرايط صلاه، قصد قربت است نداريم. داريم که «لا صلاه الا بطهور لا صلاه الا  بفاتحه

التاب» القراما «لا صلاه الا بقصد به» نداريم.

از ي طرف همه علماء و فقهاء مگويند: ي از شرايط نماز قصد قربت است. از طرف دير ايشان هم فرمودهاند: آنچه داريم
اين است که، اگر کس نماز را ريائا انجام دهد، اين باطل است، حت اگر ي جزء مستحب نماز باشد. آنچه وجود دارد اين

است که، بايد شخص براي نماز، هيچ داع، غير از داع نماز نداشته باشد.

بعد از بيان اين مطلب فرمودهاند که: به نظر ما بين اين دو عنوان، يعن بين قصد عنوان صلاه و قصد قربت ملازمه است، براي
اينه براي تحقق ريا، قصد صلاتيت لازم نيست، اگر کس ظاهر نماز را شروع کند و اصلا قصد صلاتيت هم نرده باشد، اين
ريا محقق مشود. در تحقق ريا همين که ظاهر صلاه را انجام دهد کاف است و لازم نيست که حقيقت  صلاه را قصد کند و

بعد حقيقت صلاه را بخواهد ريائا  انجام دهد.

پس نتيجه مگيريم که، بين اين دو، يعن بين قصد حقيقت صلاه و قصد قربت ملازمه هست، نمشود کس حقيقت نماز را
قصد کند، اما عنوان ريا داشته باشد، چون گفتيم: در حقيقت ريا نيازي به قصد حقيقت صلاه نيست و همين که صورت نماز

را هم بياورد کاف است.

اين هم جواب است که ايشان دادهاند، حال روي اين مطالب دقت فرماييد، اينجا روي آن حرف داريم تا به جواب دوم مرحوم
حائري(ره) از مرحوم آخوند(ره) برسيم.

حتما هم درر، صفحه 96 و هم نهايه الاصول، صفحه 116 رال ببينيد، تا تميل بحث را فردا ان شاء اله عرض کنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


