
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۰۵ اسفند ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در پاسخ به این سؤال مهم است که مخصصات و مقیدات وارد شده در عصر صادقین نسبت به عام که در قرآن کریم یا
در کلام پیامبر(صل اله عليه وآله) وارد شده تحت کدامی از عنوان ناسخ و یا مخصص قرار مگیرد؟ مرحوم شیخ سه نظریه
را مطرح کرده و مختار ایشان نظریه سوم بود. به نظر ما از عبارت شیخ مسئله مشرعیت ائمه (علیهم السلام) استفاده مشود و
معتقدیم شیخ بر این اساس در صدد دفع اشال مطرح شده در کلامشان هستند. مرحوم نائین بر کلام ایشان اشال داشتند که

جواب دادیم.

دیدگاه مرحوم امام

برداشت امام (رضوان اله تعال علیه) با برداشت که ما داشتیم تفاوت دارد. ایشان مفرماید نظر شریف شیخ این است که
رسول اکرم(صل اله عليه وآله) همه مخصصات و قرائن ی ی نزد امیرالمومنین و ایشان هم برای وص بعد و هذا به ودیعه

گذاشتهاست.

 در توضیح فرمایش شیخ مگویند اگر کس اشال تأخیر بیان از وقت حاجت مطرح کرد در جواب مگوئیم چون مصلحت
اهم در کار بوده، قبح ندارد. مرحوم امام به کلام مرحوم شیخ دو اشال دارند:

اشال اول: ابتدا مفرماید اینکه پیامبر تمام مخصصات و مقیدات را نزد امیرالمؤمنین به ودیعه گذاشته و از مردم مخف کرده
باشد در غایت بعد است و در ادامه مفرماید واضح البطلان است چون این کار با منصب مبلّغ بودن پیامبر که باید احام را

برای همه مردم بیان مکرد سازگاری ندارد.

شاید کس بوید مخف شدن احام بر مردم و ذکر خصوصیات برای امیرالمومنین مشتمل بر مصلحت بودهاست. ایشان در
دو مورد یا حت ام معطله و غیر معمول بها باشد؟ بله مثلا اگر در یاقتضا دارد که نوع اح فرماید چه مصلحتجواب م

بیشتر  عمومات بدون مخصصات ذکر مشد شاید بتوان پذیرفت ول مثلا اگر در پانصد مورد عمومات ذکر شده اما
مخصصات که بیانر حم واقع است ذکر نشده، چه مصلحت چنین اقتضائ دارد که این حجم از احام بیان نشود و معطل

باق بماند؟

بِه مُترمقَدْ ا و النَّارِ ا نم مدُكاعبي و نَّةالْج نم مِبقَري ‏ءَش نا مال دوم: نظر شیخ با آنچه پیامبر در حجة الوداع فرمود (ماش
و ما من شَ‏ء يقَرِبم من النَّارِ و يباعدُكم من الْجنَّة ا و قَدْ نَهيتُم عنْه) سازگاری ندارد چون وقت پیامبر فرموده هر چیزی که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


شما را به بهشت نزدی کند و از آتش جهنم دور کند را برای شما بیان کردم معنا ندارد که بوئیم بسیاری از احام واقعیه را
فقط برای امیرالمؤمنین بیان کردهاست.

شاید کس (به نظرم اصل این کلام از مرحوم تنابن در حاشیه رسائل است البته امان دارد دیران هم گفته باشند)[1] بوید
همین به ودیعه گذاشتن در نزد امیرالمؤمنین به منزلهی این است که برای همه مردم بیان کردهاست. شبیه اینکه فرض کنید

پدری که مخواهد از دنیا برود اگر سرمایهای (مثلا ثلث اموالش را) را در اختیار تاجری قرار بدهد و بوید با این کار کن و از
سود آن به نسل من بده و بعد بوید من برای نسلم تا قیامت پول گذاشتم. مرحوم امام در جواب فقط مگویند این کلام «کما

تری» و حرف درست نیست. ظاهراً کما تری باز برمگردد به اینکه چه وجه دارد که این احام را فقط به امیرالمؤمنین بوید
و به احدی از اصحاب بیان نند. بله اگر مسئلهای مهم و از اسرار دین بود، مگفتیم اسرار دین باید نزد صاحب دین بماند؛ اما

در مورد احام که باید مورد عمل مردم قرار بیرد، وجه و مصلحت برای مخف بودن وجود ندارد. [2]

اشالات فضلای درس

ان قلت: مصلحتِ اختفاء احام رجوع مردم به وص و جانشین پیامبر بوده است. قلت: اولا  دلیل بر مخف بودن احام از
زمان رسول اکرم وجود نداشتهاست بله در زمان ایشان باید مخصصات بیان مشده و ثانیاً بعید است این حجم احام مورد

ابتلای مردم نباشد و توسط پیامبر هم بیان نشود.

ان قلت: مصلحت اختفاء احام در تدریج بودن بیان احام است. قلت: این حرف زمان صحیح است که پیامبر به
امیرالمؤمنین مفرمود این قید برای این عام است و زمان بیانش هم در زمان ی دیر حضرات معصومین (علیهم السلام)

است؛ ول در مانحن فرض این است که پیامبر مقیدات و مخصصات را به عنوان اینکه از همین حالا باید عمل بشود به
امیرالمومنین بیان کردند و به دیران نفتند.

بازگشت به بیان دیدگاه مرحوم امام

امام بعد از اشال به مرحوم شیخ مفرماید علل اختلاف بین احام عامه و خاصه و علت اختفاء احام از عامه زیاد است.
ایشان به دو بیان اشاره مکند:

بیان اول: پیامبر همه خصوصیات و احام حت أرش الخدش را برای همه مردم بیان فرمود اما در میان امت انیزهای برای
حفظ احام وجود نداشته لذا کثیری از احام فوت شدهاست. فقط بطانه و اهلبیت پیامبر انیزه برای حفظ احام داشتند لذا
امیرالمؤمنین همه آنها را حفظ کرد. توجه کنید شیخ مفرمود پیامبر احام را فقط برای امیرالمومنین بیان کرد و نزد ایشان به

ودیعه گذاشت اما امام در این بیان مفرماید پیامبر برای همه بیان کرده اما اهل بیت پیامبر و خصوصاً امیرالمؤمنین چون شدة
الاهتمام داشتتند تمام خصوصیات را یادداشت کردند. در ذیل هم مفرماید در قرآن که امیرالمؤمنین درست کردند همین

خصوصیات جمعآوری شدهاست.[3]

بیان دوم: پیامبر خصوصیات و مقیدات را برای هیچ کس حت امیرالمؤمنین هم بیان نردند؛ ائمه امتیازات زیادی داشتند که
مردم آنها را نداشتند و از آن جمله برخورداری از امتیاز ذات بود که در فهم کتاب و سنت و آنچه از آن تفریع و به آن مرتبط

مشود داشتند. ایشان از این راه تمام تفریعات را بر اصول کلیه متفرع کردند و از هر باب هزار باب برای اینها باز شد و این در
حال بود که بقیه مردم یا اصلا قدرت تفریع آوردن را نداشتند و یا اجتهادی ناقص مکردند. لذا مثلا در آیه وضو اختلاف

برداشت ائمه ما با غیر آنها بسیار زیاد است. به نظر ما کلام شیخ بر همین راه دلالت دارد.



بعد مفرمایند این باب که اینها رجوع به کسان که علم کتاب و سنت در نزدشان است نردند واسع است و کثیری از روایات
در ابواب مختلفه دلالت بر همین مطلب دارد.[4]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ مرحوم تنابن در عبارت شیخ که فرمود «مع أن بیان العدم قد یدع وجوده ف الل» راه دیری را ط مکنند و روی
کلمه «معاشر الناس» تأکید کرده و مگوید شیخ روی این عبارت تیه دارد یعن اگر چیزی در نزد مردم واجب یا حرام نبود
واجب یا حرام نیست، چون پیامبر مگوید چیزی نیست که واجب یا حرام باشد الا اینکه من برای شما مردم بیان کردم. در

مقام اشال به مرحوم شیخ م¬گوید لعل مقصود پیامبر اکرم از «ما من شء یقربم من الجنة إلا و قد امرتم به» این است که
همه احام را برای وص بیان کرده و اگر از مردم، منافع فوت شود و یا اگر گرفتار مضار شوند تقصیر خود مردم است

چون رجوع به امیرالمؤمنین نردند. بعد مگوید بیان احام توسط پیامبر برای وص و نصب او به عنوان خلیفه و لزوم ارجاع
مردم به ایشان، به این منزله است که جمیع احام را برای مردم بیان کردهاست. ر.ک: «...لن الدّعوى المذكورة ف محل المنع

اذ لعل مقصوده ص بيان جميع الاحام للوص ع و بعد نصبه علما و هاديا للامة و مرجعا لهم ف امور الدّين و الدنيا جميعا و
تليفهم بالرجوع اليه ف جميع الحوادث و الوقائع فلما فات عليهم من المنافع و وصل اليهم من المضار فانما حدث من قبل

انفسهم من جهة عدم رجوعهم اليه ع و بالجملة بيان الاحام للوص و نصبه خليفة و وصيا و ارجاع النّاس اليه بمنزلة بيان
جميع الاحام لهم فلا غرو ف نسبة ع اليه ص بيان جميع الاحام لهم‏» إيضاح الفرائد، ج‏2، ص: 1022.

[2] ـ «تركوا الصوارف عمدا أو سهوا و خطاء، و مجرد ورود كثير من المخصصات الت ف لسان الأئمة عليهم السلام من
طرق العامة أيضا لا يدل عل ذلك، و كذا احتمال إيداع نوع الأحام الواقعية لدى الأئمة عليهم السلام و إخفائها عن ساير الناس
بعيد غايته بل يمن دعوى وضوح بطلانه، لأن ذلك مخالف لتبليغ الأحام، و دعوى اقتضاء المصلحة ذلك مجازفة، فأية مصلحة

تقتض كون نوع الأحام معطلة غير معمول بها، مضافا إل مخالفة ذلك لقوله صل اله عليه و آله ف حجة الوداع: «معاشر
الناس ما من ش‏ء يقربم من الجنة و يباعدكم من النار إلا وقد أمرتم به و ما من ش‏ء يقربم من النار و يباعدكم من الجنة الا و

قد نهيتم عنه» و القول بان إيداعها لدى أمير المؤمنين عليه السلام يف ف رفع المنافاة كما ترى.» الرسائل، ج‏2، ص: 26.
[3] ـ «و الّذي يمن ان يقال: ان علل اختلاف الأحام بين العامة و الخاصة و اختفائها عن العامة و تأخير المخصصات كثيرة.
منها ان رسول اله صل اله عليه و آله و ان بلّغ جميع الأحام اللية عل الأمة لن لما لم ين دواع الحفظ ف صدر الشريعة

و أول بدء الإسلام قوية لم يضبط جميعها بخصوصياتها الا من هو بطانته و أهل بيته و لم ين ف الأمة من هو أشد اهتماما و أقوى
ضبطا من أمير المؤمنين عليه السلام فهو لشدة اهتمامه ضبط جميع الأحام و تمام خصوصيات التاب الإله تفسيرها و

تأويلها و ما كانت دخيلة ف فهم آيات التاب و ضوابط السنن النبوية، و لعل القرآن الّذي جمعه و أراد تبليغه عل الناس بعد
رسول اله هو القرآن الريم مع جميع الخصوصيات الدخيلة ف فهمه المضبوطة عنده بتعليم رسول اله، و بالجملة ان رسول اله

و ان بلغ الأحام حت أرش الخدش عل الأمة لن من لم يفت منه ش‏ء من الأحام و ضبط جميعها كتابا و سنة هو أمير
المؤمنين عليه السلام ف حين فات من القوم كثير منها لقلة اهتمامهم بذلك و يدل عل ما ذكر بعض الروايات.» الرسائل، ج‏2،

ص: 26 و 27.
[4] ـ «و منها ان الأئمة عليهم السلام لامتيازهم الذات من ساير الناس ف فهم التاب و السنة بعد امتيازهم منهم ف ساير

المالات فهموا جميع التفريعات المتفرعة عل الأصول اللية الت شرعها رسول اله صل اله عليه و آله و نزل بها التاب
الإله ففتح لهم من كل باب فتحه رسول اله صل اله عليه و آله للأمة الف باب حين كون غيرهم قاصرين، فعلم التاب و السنة
و ما يتفرع عليهما من شعب العلم و نت التنزيل موروث لهم خلفا عن سلف و غيرهم محرومون بحسب نقصانهم عن هذا العلم
الثير النافع فيعولون عل اجتهادهم الناقص من غير ضبط التاب و السنة تأويلا و تنزيلا و من غير الرجوع إل من رزقه اله
تعال علمهما و خصه به فترى ف آية واحدة كآية الوضوء كيف اختلافهم مع غيرهم و قس عل ذلك، و هذا باب واسع يرد إليه

نوع الاختلافات الواقعة ف الأمة و لقد أشار إل ما ذكرنا كثير من الروايات ف الأبواب المختلفة.» الرسائل، ج‏2، ص: 27.




