
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اخذ قصد امر در متعلق مستلزم اجتماع لحاظين متنافيين

ي از ادلهاي که براي استحالهي اخذ قصد امر در متعلق اقامه شده اين است که گفتهاند: اگر مولا در مقام جعل و انشاء
بخواهد قصد امر را، مانند ساير اجزاء و شرايط، جزء متعلق قرار دهد، مستلزم اجتماع لحاظين متنافيين است و اجتماع لحاظين

متنافيين محال است.

توضيح مطلب اين است که مولا وقت امر مکند، خود امر عنوان استقلال ندارد، بله امر مولا طريق است براي اينه ملف
در عالم خارج فعل را امتثال کند و امر مولا، ف نفسه هيچ ارزش و استقلال ندارد.

پس امر مولا به لحاظ آل، مورد لحاظ مولا قرار مگيرد، يعن چيزي که آلت و وسيله مشود براي اينه ملف به وسيلهي آن
براي انجام مامور به تحري شود.

از طرف در جاي خودش ثابت و مقرر است که متعلق بايد به نحو استقلال مورد تصور و لحاظ مولا قرار گيرد. مثلا مولاي که
مخواهد امر کند، قبل از اينه امر را انشاء و اظهار کند، بايد متعلق را به نحو استقلال تصور کند، يعن اگر مخواهد به نماز

امر کند، بايد نماز را به نحو استقلال تصور کند.

اگر اين نماز داراي اجزاء و شرايط هست که در غرض مولا دخالت دارد، آنها را هم بايد، به نحو استقلال تصور کند، مثلا بايد
رکوع را استقلالا تصور کند، سجده را استقلالا تصور کند، قيام و اذکار واجبه را استقلالا تصور کند، در نتيجه متعلق با همه

اجزاء و شرايطش بايد به لحاظ استقلال، مورد لحاظ مولا قرار گيرد.

حال اگر بوييد: مولا متواند قصد امر را جز متعلق قرار دهد، اگر بخواهد آن را در رديف ساير اجزاء و شرايط در متعلق قرار
دهد، طبق همين بيان که عرض کرديم که متعلق بايد به نحو استقلال مورد تصور مولا قرار گيرد، نتيجه اين مشود که مولا بايد

قصد الامر را هم به تصور استقلال تصور کند.

يل شده، آيا اين به تصور استقلالمضاف و مضاف اليه تش ن است اين شبهه در ذهن بيايد که قصد الامر از ياينجا مم
ضربهاي نمزند؟ مستدل مگويد: نه، همانطوري که ساير اجزاء و شرايط بايد به لحاظ استقلال تصور شود، قصدالامر هم به

لحاظ استقلال تصور مشود، ولو اينه در اينجا مسألهي مضاف و مضاف اليه است، اما اين مجموع، يعن قصد امر، ي از
اجزاء يا شرايط داخل در متعلق هست و مولا همين قصد امر را هم بايد به ي تصور استقلال تصور کند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پس نتيجه اين مشود که امري که به اين مجموع تعلق پيدا م کند، ‐طبق توضيح که داديم‐ خودش عنوان و ارزش مستقل
ندارد و مولا بايد آن را به تصور آل تصور کند. از اين طرف هم قصد الامر که داخل در متعلق است و متعلق با اجزاء و

.تصور استقلال تصور شود، پس امر در قصد الامر بايد تصور شود به ي شرايطش بايد به لحاظ استقلال

در نتيجه در شء واحد هم بايد تصور آل باشد و هم تصور استقلال و اين محال است. اجتماع دو تصور و لحاظ که با يدير
متناف هستند، اجتماع لحاظين متنافيين در ي ش واحد محال است.

مثلا مرات را فرض کنيد، هميشه نظر به مرات، نظر آل است، يعن مرات وسيلهاي است براي نشان دادن صورت انسان يا
صورت شء دير. اما گاه هم هست که انسان مخواهد خود آينه را ببيند که مثلا اين آينه تميز است يا نه، که اين مشود

«النظر ال المرات». اما «النظر بالمرات» آن نظر اول است که نظر آل و غير استقلال است.

در خود مرات اين دو لحاظ امان دارد، اما در زمان واحد نم شود. در زمان واحد، انسان بخواهد هم نظر استقلال به آينه کند
و هم نظر غير استقلال، اين مشود اجتماع لحاظين متنافيين در ي ش واحد.

در ما نحن فيه بالاخره مستدل مگويد: در ش واحد که امر هست، اجتماع لحاظين متنافيين شده، هم بايد آلت بودن را تصور
کنيد و هم استقلاليت را و امر را هم با لحاظ آل تصور کنيد و هم با لحاظ استقلال و اين محال است.

نقد و بررس اين دليل

در نهج البلاغه اميرالمومنين(عليه السلام) راجع به دنيا مفرمايد: «من نظر اليها اعمته و من نظر بها بصرته». ي نظر به دنيا،
نظر استقلال است، اگر انسان به دنيا نظر استقلال کند و براي دنيا ارزش استقلال قائل شود، دنيا او را کور مکند و از بين

مبرد. اما اگر کس نظر غير استقلال به دنيا داشته باشد، دنيا او را بيدار مکند. اين دليل است که قائلين به استحاله
آوردهاند.

جوابش هم همين است که بعض آقايان بيان کردند و جواب خيل محم و روشن هم هست که اجتماع لحاظين متنافيين در
ش واحد در آن واحد محال است. در آن واحد براي امر، هم بخواهيم لحاظ استقلال داشته باشيم و هم عدم استقلاليت آن را

لحاظ کنيم، اين محال است. اما اگر در دو رتبه، يا در دو آن، اين لحاظ شود چه اشال دارد؟

بوييم: قصد الامري را که مخواهيم متعلق قرار دهيم، در آن رتبه و زمان که مخواهيم متعلق قرار دهيم، لحاظ استقلاليت
مشود، اما در زمان که مخواهيم امر را متوجه متعلق کنيم، آن را به نحو غير استقلال لحاظ م کنيم. اين رتبه، رتبهي حم و

آن رتبه، رتبهي متعلق و موضوع است.

اجتماع لحاظين متنافيين در ش واحد در آن واحد محال است، اما به اين نحوي که گفتيم، هيچ استحالهاي ندارد.

تا اينجا مجموعا چهار دليل اقامه کرديم و همه را مورد خدشه قرار داديم.



دليل پنجم از آخوند(ره) بر استحالهي بالغير

اينجا دليل پنجم از عبارات مرحوم آخوند(ره)(در کفايه) استفاده مشود که اين دليل پنجم دير دلالت بر استحالهي ذاتيه ندارد،
بله بر استحالهي بالغير دلالت دارد که اگر مولا هم بتواند بويد: «صل بقصد هذا الامر»، ملف در مقام امتثال، قدرت بر

امتثال ندارد.

بعض از بزرگان، اين دليل مرحوم آخوند(ره) را پذيرفته و گفتهاند: اين دليل، دليل خوب است. گفتيم مرحوم آخوند(ره) به تبع
استادشان شيخ انصاري(ره)، فرموده: بايد حساب قصد الامر را از ساير اجزا و شرايط جدا کنيم. ساير اجزا و شرايط، هم براي
مولا اخذش در متعلق امان دارد و هم ملف قدرت بر امتثال دارد. اما قصدالامر را، نه مولا متواند در متعلق بياورد که از آن

تعبير مکنيم به استحالهي ذاتيه و نه ملف قدرت بر امتثال دارد.

اينجا بايد اولا عبارت مرحوم آخوند(ره) را توضيح دهيم، يعن آنچه که در اين قسمت از بحث در کفايه آوردهاند را بيان کنيم، بعد
ارکان کلامشان را روشن کنيم، آن وقت ببينيم آيا اين ارکان تام است يا نه؟ اگر ديديم تام است، ما هم بايد قائل شويم به اينه

اخذ قصد الامر در متعلق امر امان ندارد، اما اگر ي از اين ارکان غير تام شد، اين دليل هم کنار مرود.

در اينجا مرحوم آخوند در عبارت فرمودهاند: قصد امر را نمتوانيم داخل در متعلق قرار دهيم و اخذش در متعلق امان ندارد.
بعض از اين عبارت، ي دليل و بعض هم دو دليل استفاده و برداشت کردهاند.

آنهاي که گفتهاند: دو دليل هست، مگويند: آخوند(ره) ي دليل آورده بر اينه براي مولا امان ندارد، دليل دوم هم اين است که
اگر قصد الامر در متعلق اخذ شود، امتثالش براي ملف امان ندارد که اين را در آن جلسه اشاره کرديم.

توهم قدرت ملف بر امتثال

بعد مرحوم آخوند(ره) توهم را ذکر کرده و از آن جواب داده و بعد هم ي دو ان قلت و قلت دارند، تا اينه مطلب را تمام
کنند.(خوب اينها را دقت کنيد، چون وقت به کفايه مراجعه مکنيد، خيل مشل بتوانيد اين تفيها را انجام دهيد.)

بعد از اينه مرحوم آخوند(ره) دو دليل در محال بودن اخذ قصد امر در متعلق را بيان کرده که دليل دومشان اين است که ‐در
جلسهي گذشته گفتيم‐ ملف قدرت بر امتثال ندارد، متوهم مگويد: آنچه که از قدرت معتبر است، قدرت ملف بر امتثال در

حين عمل است عقلا.

درست است که در حين که مولا امر مکند، ملف قدرت بر آوردن نماز به قصد امر ندارد، ‐به همان بيان که آن جلسه
گفتيم‐ اما عقل که مگويد: قدرت ي از شرايط تليف است، مرادش قدرت در حين و ظرف امتثال است. مولا وقت امر کرد،

ولو در حين امر قدرت نداريد، اما زمان که بايد اين وظيفه را امتثال کنيد، اگر قدرت بر امتثال داشتيد اين کاف است.

متوهم مگويد: مولا امر را، به نحوي که به صلاة به همين قصد امر متعلق شود تصور مکند، تصورش هم که اشال ندارد و
الر اين چه اشلف هم در مقام امتثال، قدرت دارد نماز را به قصد امري که خداوند به اين نماز متعلق کرده انجام دهد. ديم

دارد؟ شبيه حرفهاي که قبل از مرحوم شيخ انصاري(ره)، بزرگان در اين باب زدهاند.



دفع اين توهم

مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند: اين توهم واضح الفساد است و در بيان فساد اين توهم، کلام دارند که از آن، ي دليل جداگانه
در محال بودن اخذ قصد امر در متعلق را استفاده مکنيم. جواب که مرحوم آخوند(ره) دادهاند را به دو سه نحو مشود تقرير و

بيان کرد که اينجاي که قصد امر داخل در متعلق شده، آيا به نحو شرطيت داخل شده، يا به نحو جزئيت که در هر دو فرضش
جواب متوهم را مدهيم.

اگر بوييد: به نحو شرطيت است، شرط يعن قصدالامر قيد براي صلاة است و متعلق امر عبارت از صلاة مقيده به قصد امر
است.

در همه جا قانون قيد و مقيد اين است که قيد و مقيد ي وجود واحد دارد و امري که به مجموع مقيد و قيد تعلق پيدا کرده،
امان ندارد که انحلال پيدا کند. مقيد و قيد ي وجود واحدند و به منزلهي ش واحد هستند.

وقت به منزلهي ش واحد شد، ملف در مقام امتثال اگر بويد: مخواهم ذات صلاة را بياورم، ذات صلاة روي اين فرض که
بيان کرديم امر ندارد. ذات صلاة عنوان مقيد دارد و امري که متوجه مقيد و قيد است، انحلال پيدا نمکند، چون گفتيم که: مقيد

و قيد به منزلهي ش واحدند، لذا ذات صلاة به تنهاي متعلق نبوده و متعلق امر عبارت از صلاة مقيد به قصد امر است.

صلاة به قصد الامر هم مقدور ملف نيست، چون لازمهاش اين است که امر داع براي امر شود، يعن امري که به اين مقيد و
قيد تعلق پيدا کرده، داع شود براي خود امر، در حال که هيچ کس نمگويد که: امر داع براي خود امر است. محال است که

ي شيئ محرک و داع براي خودش باشد.

اما اگر بوييد: قصد امر قيد نيست، بله جزء است، يعن قصد امر و متعلق به عنوان مرکب است و نه به عنوان مقيد،
مگوييم امر به صلاة بعلاوهي قصد امر تعلق پيدا کرده است.

فرق بين مرکب و مقيد اين است که در امر به مرکب، امر به کل جزء جزء است، اما امر به مقيد، امر به کل جزء جزء نيست،
بله مقيد و قيد به منزلهي ش واحد است.

در اينجا مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند: قانون در باب مرکب ارتباط داريم که هيچ جزئ به عنوان آن امري که به آن جزء تعلق
پيدا کرده، قابل امتثال نيست، مر در ضمن جزء دير. مثلا نمتوانيد رکوع را به عنوان اطاعت امري که به صلاة تعلق پيدا

ه در ضمن آن سائر اجزا هم آورده شود. اين قانون مرکبات ارتباطيه است که هيچ جزء واجبر اينکرده، انجام دهيد، م
قابليت اتيان و امتثال ندارد، مر اينه اجزاء واجب دير هم آورده شود.

مرحوم محقق اصفهان(ره)(در حاشيهي کفايه) ي طوري معنا کرده و مرحوم آقاي خوي(ره) ي طور دير معنا کرده است. 
بيان مرحوم اصفهان(ره) در حاشيه را پيش مطالعه بفرماييد، معناي دقيق است که فردا آن را بيان مکنيم.

کلام مرحوم آخوند(ره) را بايد کامل کنيم که فرموده: چه قصد الامر، شرط باشد و چه جزء، ملف قدرت بر قصد الامر ندارد و
اگر مولا هم برايش امان داشته باشد که قصد الامر را در متعلق بياورد، براي ملف اين امتثال مقدور نيست.

اين کلام مرحوم آخوند(ره) به عنوان دليل پنجم بر مساله مشود که بايد ببينيم اين فرمايش ايشان اشال دارد يا نه.



آقايان دو صفحهي کفايه را امشب ببينند، چون در خود کفايه هم بحث مشل است. تا انشاءاله منقّح کنيم که آيا حرف
آخوند(ره) درست است يا نه؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


