
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کرديم که مرحوم آخوند(قدس سره الشريف) در جواب از ي توهم، بيان داشتهاند که خودش دليل مستقل براي محال
بودن اخذ قصد امر در متعلق هست که اجمال از اين توهم و بيان مرحوم آخوند(ره) را در بحث ديروز عرض کرديم.

خلاصه توهم متوهم اين بود که نه از نظر مولا تصور قصد امر محال است و مولا در مقام تصور، متواند قصد امر را در ضمن
متعلق تصور کند و نه در مقام امتثال براي ملف مشل هست، چون درست است که ملف، در حين امر مولا قدرت بر آوردن

متعلق بقصد امر ندارد، اما قدرت ي شرط عقل است و عقل مگويد: قدرت در ظرف امتثال معتبر است و در ظرف امتثال
هم که ملف متواند نماز بقصد همان امر متعلق به نماز را انجام دهد.

اشال مرحوم آخوند(ره) بر اين جواب

مرحوم آخوند(ره) در اين جا جواب داده و بعد ان قلت و قلت را مطرح کردهاند که مجموعا خيل روشن نيست که مراد ايشان
چيست.

اکثر محشين کفايه گفتهاند: مرحوم آخوند(ره) در مقام بيان اين مطلب است که ملف در حين عمل هم، قدرت بر امتثال ندارد.

به عبارت اخري مرحوم آخوند(ره) هم مگويد: ما هم قبول داريم که قدرت در ظرف امتثال بعنوان ي از شرايط تليف است،
اما قدرت در حين امر، اعتبار و شرطيت در تليف ندارد. ايشان هم اين کبري را قبول داشتهاند، لن در جواب متوهم

خواستهاند بفرمايند که: متوهم در حين عمل هم قدرت بر انجام نماز بقصد همان امري که به نماز تعلق پيدا کرده ندارد.

فرض قيد و شرط بودن قصد الامر براي مامور به

توضيح مطلب اين است که اين قصد امري که بعنوان ي از اجزاء يا شرايط، مخواهيد در متعلق بياوريد، دو فرض بيشتر
ندارد؛ يا قصد الامر را بعنوان قيد و شرط مآوريد و يا بعنوان جزء. از اين دوحال خارج نيست که يا اين است که مخواهيد
بوييد: صلاه مقيد به قصد امر است و يا مخواهيد بوييد: امر به مقيد تعلق پيدا نرده است، بله به ي مرکب تعلق پيدا

کرده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مقيد قانونش اين است که قيد و مقيد «بمنزله الشء الواحد» است و دو چيز نيست، انحلال به دو شء پيدا نمکند. اگر گفتيم:
امر به صلاه مقيد به قصد امر تعلق پيدا کرده، مجموع مقيد و قيد ي شء واحد است پس نتيجه مگيريم که ملف صلاه به

تنهاي را نمتواند بياورد، چون به تنهاي مامور به نيست، بله صلاه مامور به، صلاه مقيد به قصد همين امري است که به اين
صلاه وارد شده است که ملف بر اين هم قدرت ندارد.

که مقيد است بقصد همين امري که به نماز تعلق پيدا کرده انجام دهد، چون قصد امر خارج تواند نماز را در حاللف نمم
ملف، متوقف بر امر مولاست و امر مولا هم متوقف بر اين است که در ي ربته سابق، قصد امر محقق شده باشد، چون بعنوان

قيد براي متعلق است.

فرض جزء بودن قصد الامر براي مامور به

بعد مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند: اگر شما قصد الامر را بعنوان جزء قرار داديد، يعن امر به ي مرکب تعلق پيدا کرده که مرکب
دو جزء دارد که هر جزئ خودش ي عنوان مستقل دارد؛ ي جزء صلاه است و ي جزء هم قصد  الامر است، مثل اينه در

خود نماز هم مگوييم: ي جزء رکوع است و ي جزء هم سجده.

فرق بين مرکب و مقيد اين است که در مقيد امر انحلال پيدا نمکند و متعلق ش واحد است، اما در مرکب امر انحلال پيدا
مکند، يعن هر جزئ، بعنوان مامور به شناخته مشود.

مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند که: اگر بخواهد نماز به تنهاي را بياورد، بر خلاف قانون مرکبات ارتباطيه است. در مرکبات
ارتباطيه، جزء محصل غرض مولا نيست، مر اينه در ضمن سائر اجزاء بيايد. مثلا اگر رجوع را به تنهاي بياورد، به قصد

همان امري که به نماز تعلق پيدا کرده است، فايدهاي ندارد، رکوع قت با سائر اجزاء بقصد امر آورده شد، محصل غرض مولا
مشود.

صلاه بقصد الامر شد، اين قصد الامر يعن کند، وقتگوييد: امر به صلاه بقصد الامر تعلق پيدا مبعد فرمودهاند: شما که م
همين امري که به اين مرکب تعلق پيدا کرده است. وقت که مولا مفرمايد: «صل»، وجوب به صلاه ‐ي جزء‐ به علاوه قصد

الامر ‐اين هم جزء دوم‐ تعلق پيدا  مکند و اين قصد الامر هم يعن قصد همين امري که به اين مرکب تعلق پيدا کرده است.
نتيجهاش اين مشود که اين قصد الامر را، به محرکيت خود امر انجام دهد.

اگر قصد الامر را جزء متعلق قرار داديم و اين امري هم که جزء متعلق است، يعن همين امري که به اين مرکب تعلق پيدا کرده،
نتيجه اين مشود که امر به مرکب الصلاه بعلاوه قصد امر، اين محرک شود براي خودش، براي اينه قصد الامر را داخل در

متعلق قرار داديم.

وقت قصد الامر داخل در متعلق است، صلاه هم که خودش داخل در متعلق است، پس امر، همانطوري که محرک للصلاه
است، محرک بقصد الامر هم هست، يعن ي شء محرک خودش مشود و اين محال است. شء واحد نمتواند محرک
آورد، محرک براي انجام صلاه است، اما شيئوجوب را م وقت تواند محرک غير باشد، يعنخودش قرار گيرد. امر م

بخواهد محرک خودش باشد، اين  محال است.

سوال:...؟
پاسخ استاد: اين اشال فقط در اين جزء قصد الامر مآيد. علماي قبل از شيخ انصاري(ره) ادعايشان اين است که قصد الامر



هم مانند بقيه اجزاء و شرايط، در رديف سائر اجزاء و شرايط است، يعن همانطوري که در متعلق نماز، رکوع، سجده، وضو،
طهارت و .... را متواند در نظر گيرد، ي از آنها هم قصد الامر است.

آخوند فرموده: اگر بنحو شرط باشد، آن اشال را دارد و اگر بنحو جزء باشد، معنايش اين است که همانطوري که امر «محرک
ال الرکوع و محرک ال السجده»، محرک بقصد الامر هم باشد، اما چون مضاف اليه قصد الامر، همان امر است، اگر امر،

محرک قصد همين امر باشد، لازمهاش اين است که ي ش محرک خودش قرار گيرد، اما در رکوع اين  اشال پيش نمآيد.

اين بيان را مرحوم محقق اصفهان(ره)(در حاشيه کفايه) در شرح کلام آخوند(ره) بيان کردهاند.

بيان ديري در کلام آخوند(ره)

ي بيان دير اين است که شما که مگوييد: امر به صلاه تعلق پيدا کرده است، ي جزء صلاه، قصد امر بصلاه است. نتيجه
اين مشود که همانطوري که بايد صلاه را بقصد امر آورد، قصد الامر را هم، بايد به قصد الامر آورد، براي اين که مگوييد:

قصد الامر، مثل رکوع و سجده جزئ از نماز است، پس بايد خود قصد الامر را، بقصد الامر آورد و اين محال است.

طبق بيان دوم بحث محرکيت نيست، بله ملف قدرت ندارد. اگر به ملف بوييد: رکوع را به قصد امر بياور، مگويد: باشد،
رکوع را انجام مدهم بقصد امري که به اين رکوع يا نماز تعلق دارد، اما قصد الامر را که ي از اجزاء است، بقصد همان

امري که به اين قصد الامر تعلق پيدا کرده است انجام بدهد، اين محال است. در رکوع مشود قصد الامر کرد،  اما دير در
قصد الامر امان  ندارد قصد الامر کند.

سوال:...؟
پاسخ استاد: مثل اين است که شما بوييد: اراده را اراده کنيد. عل اي حال اين محال است، يعن  وقت که قصد الامر مکند،

دو مرتبه بخواهيد همان قصد الامر را، قصد الامر کنيد، اين نمشود.

عرض کردم که در جواب اين توهم، مرحوم آخوند(ره) حرف دارد که دو بيان برايش بيان شده است؛ ي بيان اين است که
ايشان مخواهد بفرمايد: لازمه اينه قصد الامر جزء متعلق امر باشد اين است که امر همانطوري که محرک للصلاه است،

محرک قصد الامر هم باشد و اگر قصد الامر بخواهد، قصد الامر باشد، محال لازم مآيد، چون شء محرک خودش نمتواند
باشد. اين بيان، بيان مرحوم محقق اصفهان(ره) است که طبق اين بيان دير ربط به مسئله قدرت ملف در امتثال ندارد.

اما بيان دوم اين است که بوييم: همانطوري که رکوع و سجده بقصد الامر بايد انجام شود، مرحوم آخوند(ره) فرموده: پس خود
قصد الامر هم بايد بقصد الامر انجام شود، چون مگوييد: اين هم ي از اجزاي نماز است. نماز اجزائ دارد و ي از آنها

قصد الامر است و شارع هم به نماز به قصد الامر، امر کرده است.

چون همانطوري که امر به خود صلاه تعلق پيدا مکند، به قصد الامر هم تعلق دارد، يعن همان امر به کل، به همه اين اجزاء
انحلال پيدا مکند، يعن هم صلاه امر دارد و هم قصد الامر، پس هم صلاه را بقصد آن امري که به صلاه تعلق پيدا کرده، بايد
انجام دهيم و هم قصد الامر را بقصد آن امري که بقصد الامر تعلق پيدا کرده بايد انجام دهيم و اين  براي ملف ممن نيست.
ملف نمتواند قصد الامر را بقصد آن امري که به بقصد الامر تعلق پيدا کرده، انجام دهد. اين  به فرمايش ايشان، يا تحصيل

حاصل است و يا اين که ملف اصلا قدرت بر چنين چيزي ندارد.



ثمره مهم بحث

اين بحث  ي بحث بسيار مهم  و دقيق هست و مبتر اين  بحث هم مرحوم شيخ انصاري(ره) بوده است. فقهاء در فقه در
جاهاي ديدهاند که ش دارند که آيا اين واجب، واجب تعبدي است و يا توصل؟ مثلا غسل ميت، آيا توصل است و يا تعبدي؟

هيچ دليل هم نداريم.

اگر بوييم: شارع متواند قصد الامر را که دليل تعبدي بودن است بياورد و نياورده، از اصاله الاطلاق استفاده مکنيم که اين
واجب، واجب توصل است. اما اگر گفتيم: قصد الامر، تقييد غسل ميت به قصد الامر، ممن نيست، چون نسبت بين تقيد و
اطلاق، عدم و مله است، جاي که تقيد ممن نيست، اطلاق هم ممن نيست، به اصاله الاطلاق نمتوانيم تمس کنيم. بحث

بحث مهم است ثمره مهم هم دارد.

عل اي حال تا به حال چهار دليل براي استحاله اخذ قصد امر در متعلق ذکر کرديم و هر چهار دليل را هم مورد مناقشه قرار
داده و رد کرديم. اما اين دليل پنجم که از اين کلام مرحوم آخوند(ره) استفاده مشود، دليل مهم است که اگر نتوانيم جواب

دهيم، ما هم بايد قائل شويم به اينه اخد قصد امر در متعلق محال است و قصد امر مانند ساير اجزاء و شرايط نيست.

اشال ديري در کلام آخوند(ره)

مرحوم آخوند(ره) در اينجا، غير از اين محذور، محذور دوم هم ذکر کرده و فرمودهاند: قصد امر، چون قصد ي شء غير
اختياري است، شء غير اختياري هم نمتواند متعلق براي تليف قرار گيرد.

به عبارت اخري مرحوم آخوند(ره) در فرض که مسئله جزئيت قصد امر را مطرح مکنيم، نه مسئله شرطيت را، دو اشال
کردهاند؛ ي اشال همان است که مفصل عرض کرديم که يا امر نمتواند محرک امر شود و يا اينه ملف قدرت بر امتثال

ندارد. اشال دوم که در کفايه اشال اول ذکر شده اين است که قصد ي امر غير اختياري است، در بحث طلب واراده اثبات
کرديم که اراده ي امر غير اختياري است و قصد الامر يعن ارده امر غير اختياري است و قصد الامر يعن اراده الامر، آن وقت
امر غير اختياري، نمتواند داخل در متعلق تليف باشد.الامر، آن وقت امر غير اختياري، نمتواند داخل در متعلق تليف باشد.

نقد و بررس اشال اخير مرحوم آخوند(ره)

پس فرمايش مرحوم آخوند(ره) مرکب از سه مطلب است؛ ي اين است که در آخر بيان  کرديم که مرحوم آخوند(ره) فرموده:
اراده غير اختياري است.

اين مطلب است که در جاي خودش ابطال شده است. اختياري بودن هر چيزي به اراده است، اما اختياري بودن اراده، دير به
اراده نيست، بله بالذات است.

از اين محذوري که مرحوم آخوند(ره) فرموده، مجموعا سه جواب دادهاند. جواب اول همين است که بوييم: اراده غير اختياري
نيست، بله از اوصاف و خصوصيات است که نفس انسان خلق مکند. خداوند از آن قدرت خلاقهاي که دارد، مقداري به

انسان داده که انسان متواند اراده را خلق کند و اراده اختياري بودنش بذات خودش است.

ثانيا اگر قصد امر ي امر، غير اختياري باشد، افرادي مثل شيخ انصاري(ره) گفتهاند: قصد الامر را در همان امر اول نمشود



آورد، اما به امر دوم مشود آورد و يا از راه عقل گفتهاند: اگر غرض مولا از اين فعل حاصل نمشود، مر اينه قصد امر
کنيد، اگر عقل الزام کرد به اينه بايد به قصد الامر انجام دهيد، همه مگويند: مانع ندارد.

اما اگر قصد الامر، ي شء غير اختياري باشد، دير نبايد فرق باشد بين اينه در امر اول بيايد، يا در امر دوم و يا عقل،
انسان را ملزم کند.

اشال سوم اين است که اصلا در اينجا قصد الامر نداريم، قصد امتثال امر داريم و امتثال امر، ي فعل اختياري براي ملف
است و قصدي هم  که به آن تعلق پيدا مکند، ي امر اختياري است.

اين سه اشال است که به اين محذور مرحوم آخوند(ره) وارد کردهاند، پس در نتيجه اين محذور، محذور درست نيست.

عمده آن محذور اول است که بعض از تلاميذه مرحوم آخوند(ره) آن را قبول کرده و فرمودهاند: به نظر ما اين  استدلال
آخوند(ره) تمام است و در نتيجه قصد الامر را نمشود در متعلق اخذ کرد.

حالا روي اين فر بفرماييد و عبارت مرحوم آخوند(ره) را هم ببينيد که اين محذوري که آخوند(ره) گفته و با اين  دو بيان که
عرض کرديم، آيا  درست است يا نه؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


