
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۰۸ بهمن ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 69 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نف وحدت در تشریع (ثمرات)

از ثمرات مهم بحث گذشته، افزایش دایره معرفت ما در اعتقاد به امامت ائمه معصومین (علیهم السلام) است. هر چند ولایت
معنوی حضرات معصومین (علیهم السلام) امری مسلم است و لذا برخ از بزرگان و علما دایرهی معرفت را در همین ولایت

منحصر کردهاند ول معرفت به ولایت ایشان در حومت، یعن اینها تنها گروه هستند که قابلیت برای حومت برای بشر
دارند، ی مرتبه بالاتر است؛ چون حومت ابتدائاً مال خدای تبارک و تعال و بعد از خدای تبارک و تعال و به اذن خدا برای

رسول خدا و بعد برای امیرالمؤمنین و سایر ائمه معصومین است. امام (رضوان اله تعال علیه) به درست غدیر را به باب
حومت بردند و به نظر ما ایشان مبدع این مرتبه از ولایت برای معصومین هستند. در زمان غیبت هم مگوئیم ادله دلالت مکند

بر اینکه فقیه جامع الشرایط جای امام معصوم در حومت منشیند.

مرتبه دیر اعتقاد به ولایت ایشان در تشریع است نه اینکه فقط مبین احام باشند؛ یعن معتقد باشیم از ناحیه خدای تبارک و
تعال قوهی قدسیه الهیه که به وسیله آن احام و ملاکاتش برایشان روشن بوده در اختیارشان گذشته شدهاست. لذا اگر تعارض
ظاهری بین دو کلام از معصومین وجود داشت هیچ وقت نمگوئیم مثلا بین قول امیرالمؤمنین و قول امام هادی (علیهماالسلام)

تهافت تباین وجود دارد یا قول ی بر قول دیری مقدم مشود، یا اینکه بوئیم چون این روایت از نب اکرم(صل اله عليه
وآله) و آن روایت از امام معصوم (علیه السلام) صادر شده، پس روایت نبوی مقدم بر روایت غیر نبوی است؛ چون قوهی درک

ملاکات و بیان احام در همه اینها یسان قرار داده شدهاست.

 این مطلب از معجزات یا کرامات و یا از مختصات امامیه است که بین امام اول و امام آخر کلام مقابل یدیر وجود ندارد،
چون آن قوه، قوهی واحده مشترک بین همه اینهاست.

علاوه بر این، اگر قائل به ولایت در تشریع برای امام شویم، فرق بسیار زیادی از لحاظ معرفت با امام که تنها مبلغ است پیدا
مکند. اینکه وارد شده «عرفن حجت» یا «زار عارفاً بحقّه» به این معنا نیست که نام و نام پدر آن حجت را بدانیم و حجت را

بشناسیم بله ی وجه شناخت اعتقاد به ولایت در تشریعشان است. پس ضمن اینکه این مسئله در فقه و اصول آثار زیادی
دارد از لحاظ معرفت نیز بسیار مهم است و واقعاً اگر انسان دقت و غور کند هیچ چیزی ضروریتر و بالاتر از معرفت امام

(علیه السلام) نیست.

ی از آثار معرفت صحیح از امام در اعتقادات آشار مشود. در مباحث قیامت و بحث صراط، همه اختیاردار صراط امامت
است. در دنیا تشریع در اختیار اینهاست و همچنین در توین به اذن اله متوانند تصرف کنند. در آخرت مسئله میزان مربوط
به اینهاست. سر اینکه بسیار روی مسئله امام شناس تأکید شده همین مطالب است یعن دنیا، دین، عقب و آخرت ما به اینها

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


گره خوردهاست لذا هر چه انسان امام و امامت را بشناسد به عمق بیشتری از دین مرسد.

باید توجه داشت این مسائل اینطور نیست که بوئیم خدا تشرفاً و تفضلا فرموده اولاد پیامبر را به عنوان امام قبول کنید؛ بله به
خاطر خصوصیات ذات است که خدا در اینها قرار دادهاست و لذا اینکه مفرمایند «لا یقاس بنا أحدٌ»  ی وجهش همین

است. اینها ولایت در حومت، تشریع و توین دارند که ولایت در توین تقریباً مورد قبول جل بزرگان، فقها و مفسران امامیه
است.

رشد طلبه به این است که این مسئله را بیشتر درک کند. شما در زندگ امام (رضوان اله تعال علیه) ببینید ایشان در سنین کم
«مصباح الهدایه إل الخلافه و الولایه» را منویسد. چقدر متن واقعاً سنین است و مطالب را به راحت نمشود فهمید. اگر

امام توانست در انقلاب موفق شود این بود که پایه مسئله امامت را در ذهن و در وجودش بسیار تحیم کرده بود. واقعاً مشود
گفت در دوران معاصر از کسان که عارفترین انسانها به ائمه معصومین بود ایشان است.

آثار این بحث در فقه و اصول به مراتب بیشتر است. اگر گفتیم اینها ولایت تشریع دارند، در روایات که از اینها برای ما وارد
شده همان جملهای که از مرحوم مظفر نقل کردیم را باید زد یعن بوئیم اینها حاک سنت نیستند بله خودشان عین سنّت

هستند و حجیت برای نفس کلامشان است.

در بحث که الآن مطرح مکنیم هم ثمره آشار مشود؛ ما مبنای را از مرحوم آخوند بیان کردیم ولو خود آخوند مرتبط به این
بحث نرده ول روی این مبنا متواند استوار باشد، یعن وقت گفتیم اینها کاللام الواحد و عین حجیت و سنت است، بحث
حایت از سنت مطرح نیست. اما اگر گفتیم هر کدامشان جداگانه حایت کرده به چه دلیل باید بوئیم اینها کاللام الواحد

است؟ وقت متوانیم بوئیم کاللام الواحد است که کلامشان ی و عین حجت و خودشان منبع برای تشریع باشند.

ر کلاممطلق و راوی دی راوی کلام ما اگر در مورد ائمه قائل به ولایت در تشریع و وحدت کلمه نشدیم مثل این است که ی
مقید را ذکر کند که اینها هیچ ارتباط به یدیر ندارند. در مانحن فیه هم اگر اینها حاک سنت شدند باید بوئیم امیرالمؤمنین

حایت از چیزی کرده و امام دیر هم حایت از چیز دیر کردهاست.

همچنین طبق مبنای آخوند که مسئله اراده استعمال و اراده جدی را مطرح کردهاست، امان ندارد بوئیم امیرالمؤمنین اراده
استعمال برای ی کلام و امام هادی اراده جدی نسبت به آن کلام دارد. این مسائل تنها روی مبنای که کاللام الواحد باشد و

ولایت در تشریع داشته باشند صحیح مشود.

اشالات فضلای درس

اشال: در بعض روایات وارد شده که گاه ائمه در احام و مسائل به مصحف عل (علیه السلام) تمس مکردند[1].

جواب: نقل از کتاب امیرالمومنین منافات با قوه قدسیه اینها ندارد چون وقت علوم، علوم محدودی نیست عیب ندارد منابعش
هم متعدد باشد؛ مثلا پیامبر(صل اله عليه وآله) هم آن قوه قدسیه ی الهیه را داشت ول در بعض از موارد جبرائیل حم را

برای ایشان بیان مکرد لذا ائمه فرمودند عندنا الجفر، عندنا الجامعه، عندنا مصحف فاطمه، عندنا مصحف عل. در روایات
داریم هر لیلهی جمعه علوم اینها ازدیاد پیدا مکند.

اشال: فحول امامیه بعد از غیبت صغری تا کنون نسبت به این مسئله تصریح و اشاره ندارند.



جواب: اولا این مطلب صحیح نیست چون گفتیم در کاف باب در تفویض وارد شدهاست و همچنین عبارت مرحوم مظفر در
این باره را ذکر کردیم. مرحوم عراق هم قائل به ولایت تشریع برای ائمه است.[2] ثانیاً رسیدن به اقوال نیاز به تتبع دارد. ثالثاً

اگر کس از علماء تصریح هم نرده باشد ادلهای که ذکر کردیم چنین اقتضائ دارد.

اشال: در قرآن کریم وارد شده «ما يونُ ل‏ انْ ابدِّلَه من تلْقاء نَفْس‏»[3] یا «و كيف تَصبِر عل‏ ما لَم تُحطْ بِه خُبرا»[4].

جواب: اولا این آیه مفرماید پیامبر حق تصرف در آنچه از سمت خداوند متعال و به واسطه جبرئیل به مرسیده نداشتهاست.
اینکه بعض روشنفران گفتند قرآن کتاب پیامبر است و الفاظش مال پیامبر است با صریح این قبیل آیات سازگاری ندارد.

هیچ چیز قرآن حت اعراب و جابجای کلماتش از پیامبر نیست چون عنوان معجزه را دارد. ثانیاً اگر در مواردی پیامبر فرموده لا
حرج لا حرج و تشریع کرد این من تلقاء نفسه نبودهاست. من تلقاء نفسه یعن آنچه که میل خودم هست را بیان کنم در حالکه

بیان احام به سبب قوهای بوده که خدا در اختیار پیامبر قرار دادهاست.

اشال: ولایت در تشریع به این معناست که اینها مستقلا بتوانند عمل کنند و اراده مستقل از خداوند داشته باشند.

جواب: اینکه راجع به حضرت زهرا (سلام اله علیها) دارد «انَّ اله تَعالَ يغْضب لغَضبِ فَاطمةَ و يرض لرِضاها»[5] روی این
مبناست که در مورد ائمه بوئیم ما یریدون الا ما اراد اله. ائمه ما در امور دین و شریعت به میل نفسانشان عمل نمکردند.
درست نیست راجع به حضرت زهرا (سلام اله علیها) که افراد مآمدند خدمت ایشان مسئله سؤال مکردند و ایشان تمام را

جواب مدادند بوئیم ایشان این سوالات را قبلا از امیرالمؤمنین یا از پیامبر سوال کرده بود. خصوصاً طبق روایت که م گوید
«نحن حجج اله علیم و اُمنا فاطمة حجة اله علینا»[6] معلوم مشود این قوه در خود فاطمه زهرا هم بودهاست.

ومت و امامت نداشته اما با قطع نظر از این امر، بقیه امور مانند عصمت را داشتهاست. یبله حضرت زهرا ولایت در ح
معنای عصمت این است اگر فرد در احام و مسائل دین جواب داد صحیح است. معنای دیر عصمت این است که هر چه از
خدا گرفته درست بیان مکند یعن مسئله تشریع را مشود توسعه داد. روایت را دیدم که امیرالمؤمنین خدمت پیامبر مرفت و

مطالب را از ایشان مگرفت. بعد که مآمد فاطمه به او خبر مداد که پدر من این را به شما گفت. 

امیرالمؤمنین به پیامبر عرض کرد که من تعجب مکنم که فاطمه اینها را از کجا خبر دارد؟ طبق این ملاک در مورد حضرت
وئیم اینها مثل مردم معمولتوان گفت این قوه وجود داشتهاست. چرا بزینب و حضرت معصومه (علیهما السلام) هم م

جاهل جاهل بودند و النهایه ی دو مسئله از پیامبر شنیدند و بیان کردند. آیا این فضیلت مشود؟ چه اشال دارد بوئیم اینها
موجودات خاص هستند و معنای «لا یقاس بنا احد» همین است.

اینکه زیارت این بب سبب وجوب بهشت است امری سطح و کم نیست. یا اینکه امام رضا مفرماید کس که خواهر من
را زیارت کند «کمن زارن»، یعن «کمن زارن ف الثواب»؟ اگر ف الثواب هم باشد سؤال این است که به چه ملاک ثواب این

زیارت با ثواب زیارت امام معصوم ی است؟ معلوم مشود که خدا به اینها ی جلالت ذات داده و اراده کرده داده، ما هم
ندارد، خدا این جلالت ذات ری را پیامبر قرار نداد، اینها به ما ارتباطوئیم خدا چرا پیامبر را پیامبر قرار داد و دیحق نداریم ب

را به اینها دادهاست.

اشال: اینکه در کلمات توحید در تشریع وارد شده پس چیست؟

جواب: به نظر ما هر چند توحید در ذات، افعال و یا صفات صحیح است اما توحید در تشریع غلط و اصطلاح است که



بعض از بزرگان جعل کردند. بله اگر مقصود از توحید در تشریع این است که غیر از خدا و پیامبر و ائمه شخص دیری حق
ندارد! ما قبول داریم ول اگر مقصود این باشد که توحید یعن غیر از خدا هیچ کس حق تشریع ندارد این حرف درست نیست.

اشال: اینکه در آیه شریفه وارد شده «قُل لا اقُول لَم عنْدي خَزائن اله و لا اعلَم الْغَيب‏»[7] دلالت م کند رسول و به تبع ائمه
به لوح محفوظ و علم غیب واقف نبودند لذا تشریع نسبت به آنها معنا ندارد.

جواب: اولا گفتیم این تعابیر در این جهت است که مردم قائل به الوهیت پیامبر نشوند و ثانیاً در اینکه تمام علم خدا در نزد
احدی غیر از خدا نیست تردیدی نیست و مسلماً ی سری علوم از جمله علم به قیامت یا علم به زمان ظهور را غیر از خدا

احدی حت نب اکرم و امام زمان (علیه السلام) نمدانند لذا در روایات ظهور به قیامت تشبیه شده که بغْتَةً است. ی از
مصادیق خزائن اله که در آیه ذکر شده علم به قیامت و علم به ظهور است و هیچ کس اینها را نمداند.

لذا اهلسنت یا وهابیت اصلا نفهمیدند که امامیه چه مگوید؟ ما نمگوئیم پیامبر تمام آنچه که خدا مداند را مداند. با
جمعبندی آیات قرآن معلوم مشود یسری علوم مختص به خدای تبارک و تعال است. در مرحله بعد خداوند ی دایره

وسیع از این علم را در اختیار پیامبر و ائمه قرار داده که در اختیار احدی قرار ندادهاست[8].

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ الآن ما مصحف امیرالمؤمنین نداریم و در اختیار امام زمان (عج) است. ول ی از کارهای که در بخش پژوهش مرکز
فقه کردیم تمام روایات که ائمه ما در هر زمان به مصحف عل ارجاع مدادند یا نقل مکردند را استخراج کردیم  و در کتاب

قطوری به نام کتاب عل المروی ف الروایات جمعآوری شدهاست.
[2] ـ «نتيجة البحث انّ العصمة مرتبة عالية فوق مراتب العدالة الشاملة لها بجميع مراتبها مع انّ العصمة ه الصفة القدسية

الت افاضها اله تعال ال انبيائه و ال أئمة الدّين الذين كانوا هم المعصومين من الاثم بجميع اقسامه و احواله حتّ الفر و
التخيل ال نحوه. مع ان العصمة المطلقة للمعصوم ه التّحفظ عن الخطأ و الزلل و السهو و النسيان، لوجود قوة الهية ربانية من

الأوامر و النواه الولاية التشريعية ف ة، مضافا الالعوالم الخلقي ة فوينية تصرفيانّ لهم ولاية ت شأنه فيهم، عل ه تعالال
الدينية، و بيان‏ ذلك يستدع مقام آخر كما قرر ف علم اللام.» الاجتهاد و التقليد، ص: 255 و 256.

[3] ـ یونس، 15.
[4] ـ کهف، 68.

[5] ـ «و بِاسنَادِه قَال قَال رسول اله ص انَّ اله تَعالَ يغْضب لغَضبِ فَاطمةَ و يرض لرِضاها.» صحيفة الإمام الرضا عليه
السلام، ص: 45.

[6] ـ الانتصار، ج 7، ص 237.
[7] ـ انعام، 50.

[8] ـ ما بحث از علم غیب را به مناسب قضیه محرم و کربلا در چهار جلسه مطرح کردیم و در سایت موجود است ول
متأسفانه ناقص ماندهاست. اما بحث قرآن را تمام کردیم که آیات قرآن از جهت علم غیب چه دلالت دارد. در قضیه محرم و
کربلا، و اینکه آیا امام حسین (علیه السلام) علم غیب به جزئیات داشته گفتیم اولا ابن عباس و دیران هم علم عادی به نتیجه

این قضیه داشتند و آنجا نیاز به علم غیب ندارد و ثانیاً علم به تمام جزئیات حادثه را امام (علیه السلام) داشتهاست.


