
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۹ بهمن ۱۳۹۷

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 58 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در موارد استثنای باب استطاعت است که مسئله خانه، خادم، ثیاب و آلات صناعت را تمام کردیم. مسئله فرس رکوب
است که اگر کس فرس دارد که از آن برای سوار شدن استفاده مکند نه برای کار (مثل ماشین که امروز دارد)، آیا این

استثناست و باید زاد و راحله زائد بر این باشد؟ اگر کس ماشین 40 میلیون دارد باید بفروشد و با آن به حج برود یا این که
استثناست.

بررس استثنای مرکب

بینم، «فإن فرسه إن صلح لرکوبه إلبرای استثنا نم گوید: «لا أری له وجهاً»؛ من وجهمرحوم کشف اللثام در اینباره م
الحج فهو من الراحلة»؛ زیرا اگر اسب او صلاحیت برای رفتن به حج با آن را دارد، این خودش عنوان راحله را دارد، «و إلا فهو

ف مسیره إل الحج لا یفتقر إلیه»؛ اگر این اسب به درد سواری برای رفتن به حج نخورد، پس دیر در مسیر حج نیازی به او
ندارد و باید مرکب دیری تهیه کند. ایشان مخواهد این فرس رکوب را از موضوع نیاز خارج کند.

بعد مگوید: «و لا دلیل عل أنّ له حینئذ ان لا یبیعه ف نفقة الحج إذا لم یتم إلا بثمنه»[1]؛ اگر این فرس را بفروشد با این پول
متواند به حج برود، دلیل نداریم بر این که نباید بفروشد. به عبارت دیر کشف اللثام مگوید در چنین موردی ما دلیل بر عدم

بیع، لازم داریم همانگونه که مگوئیم لازم نیست یا خادم را بفروشد، اما در چنین موردی دلیل بر عدم البیع نداریم.

دیدگاه صاحب جواهر و ارزیاب آن

صاحب جواهر(قدس سره) پس از ذکر این کلام کشف اللثام مگوید: در تذکره مرحوم علامه اجماع را که آوردند این اجماع را
شامل فرس قرار داده که شاید این اجماع وجه عدم جواز بیع باشد؛ یعن کشف اللثام گفت: «لا أری له وجهاً»؛ من برای این

استثنا وجه را پیدا نمکنم، صاحب جواهر مگوید: وجهاش همین ادعای اجماع است که علامه در تذکره کرده که فرس هم
استثنا است. سپس ایشان مگوید: «خصوصاً بعد استثنائه ف الدین»[2]؛ اگر در باب دِین گفتیم این کس که مدیون است لازم

نیست فرس یا ماشینش را بفروشند تا دینش را ادا کنند، در باب استطاعت در حج نیز باید فرس را استثنا کنیم.

اشال این سخن صاحب جواهر(قدس سره) آن است که اینجا اصلا جای تمس به اجماع نیست؛ یعن نمتوان گفت اجماع
داریم در این موارد موضوع و در این موارد مصداق هر چند صاحب جواهر بسیار روی مسئله اجماع تیه کرده و برای ما

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


جای تعجب دارد. وجه دوم که ایشان درست کرد این بود که اگر در دِین استثنا شود در اینجا نیز استثنا مشود.

در پاسخ باید گفت چه وجه دارد که اگر ی چیزی در باب دیون استثنا شد اینجا هم باید استثنا بشود؟! در گذشته در دلیل دوم
بر مستثنیات گفتیم این اموری که «ف دین المخلوقین» استثنا شده «الذی هو اعظم من دِین الخالق (دین الخالق حج است)»،

در آنجا اولا دلیل را ما نپذیرفتیم ول خود صاحب جواهر اصل دلیل را پذیرفته، ثانیاً وقت ما دلیل را پذیرفتیم به این معنا نیست
که هر چه آنجا استثنا شد اینجا هم باید استثنا بشود.

چه آن که در باب دِین، روایات خاصه هم دارد برای اینه مستثنیات دین چیست؟ حال اگر ی قاعدهای را از آن درآورده  و
گفتیم «دین المخلوقین اعظم من دین الخالق»، چه دلیل داریم که این در صغریات نیز باید مثل هم باشد؟ ممن است در باب
دین، فرس استثنا بشود، اما در باب استطاعت استثنا نشود. بنابراین بر فرض پذیرش آن دلیل، اما دلیل نداریم که بوئیم عین

همان که آنجا مستثناست اینجا هم باید باشد، این عینیت در کار نیست. لذا این بیان صاحب جواهر(قدس سره) هم مسئله اجماع
و هم این قسمت دوم با اشال مواجه است.

دیدگاه والد معظَّم(قدس سره)

مرحوم والد ما اینجا باز طبق قاعده «لاحرج» گفتند: اگر این شخص اسب خود را بفروشد و بخواهد برگردد به حرج مافتد،
اگر به حرج نمافتد بفروشد اما اگر فرض کردیم رفت و برگشت، الآن در حرج مافتد، اینجا نباید فرسش را بفروشد. باز ترار
مکنم که در اینجا دو دلیل در دست ماست: ی «لاحرج» است و ی عرف، اقتضای «لاحرج» آن است که بوئیم اگر فروش

فرس برای حج حرج شد لازم نیست بفروشد و اگر حرج نشد بفروشد.

کس گوید این مرکبش است و در زمان ما ماشین هر چند یسراغ عرف برویم، عرف واقعاً این را استثنا کرده و م اما وقت
گویند باید یم گوید وقتعرف م نباشد، بدون ماشین هم بتواند رفت و آمد کند، ول ماشین هم نداشته باشد و حرج

استطاعت و زاد و راحلهای داشته باشد، زائد بر «ما یحتاج إلیه ف المعیشة» مراد است و مایحتاج یعن آنچه عادتاً احتیاج دارد
و ماشین جزء مایحتاجش هست هر چند مستلزم حرج هم نباشد.

به نظر مرسد طبق این مبنا که بوییم عرف ملاک است مسئله منضبطتر است؛ یعن مگوئیم هر چه عرف گفت، عرف
مگوید خانه، خادم، وسائل، لباس، عرف مرکب را هم استثنا مکند مگوید مرکب هم جزء موارد استثناست. البته اصل
اختلاف عرف را نیز قبول داریم. پس مبنای ما روشن شد که عرف فرس را در زمان ما باید بوئیم ماشین را استثنا مکند.

مرحوم امام و مرحوم گلپایان نیز فرمودند ملاک در استثنای در این موارد عرف است.

نتیجه آن که اگر فقیه اجماع را قبول کرد، دیر کاری به عرف ندارد، اما اگر کس اجماع را قبول نند به سراغ عرف مآید، ما
اجماع را قبول نردیم و به محضر عرف آمدیم. مثل آن که اگر گفتند اجماع داریم معنای این لفظ این است، در آنجا این اجماع

معتبر نیست؛ زیرا اجماع محصل که کاشف است در مواردی است که مربوط به شارع باشد، اما چیزی که مربوط به شارع
نیست چه کاشفیت دارد؟!

بررس استثنای کتب

نفرماید: «فلا تباع دار س(قدس سره) در تحریر مشخص دارد. امام خمین که ی پنجمین مورد استثنا در مورد کتابهای
اللائقة بحاله و لا ثیاب تجمله و لا اثاث بیته و لا آلات صناعته و لا فرس رکوبه أو سیارة رکوبه و لا سایر ما یحتاج إلیه بحسب



حاله و زیه و شرفه، بل و لا کتبه العلمیة المحتاج إلیها ف تحصیل العلم سواء کانت من العلوم الدینیة أو من العلوم المباحه
المحتاج إلیها ف معاشه و غیره»[3].

مرحوم امام مفرماید کتابهای علم که در تحصیل علم به آن احتیاج دارد اعم از این که از علوم دینیه باشد یا علوم حوزوی
باشد یا علوم غیر دین مثل علم پزش باشد. کتابهای که در معاش به آن احتیاج دارد، مثلا ی استاد ریاض است و هزار
جلد کتاب ریاض دارد، در ریاضیات به آن نیاز به مراجعه دارد، اگر این کتابهایش را بفروشد متواند با آن به حج برود آیا

باید این کتابهایش را بفروشد؟ آیا ی طلبهای که هزار جلد کتاب در خانهاش دارد، آیا باید بفروشد و به حج برود؟ مفرمایند:
نه، کتب استثناست.

مرحوم سید در عروه کتب را منحصر به کتابهای دینیه کرده است[4]. صاحب جواهر(قدس سره) مگوید[5]: ابن سعید در
الجامع للشرایع فقط استثنا را روی خانه و خادم آورده و گفته: «لا تعدّ ف الاستطاعة لحج الاسلام و عمرته دار السن و الخادم

و یعتبر ما عدا ذل من ضیاع و عقارٍ و کتب و غیر ذل»[6]؛ زمین، باغچه، کتاب و امثال اینها جزء موارد استثنا نیست.

علامه حل(قدس سره) در تحریر فقط مسن و خانه و ثیاب را مطرح کرده، اما غیر از اینها را به صورت مطلق گفته که فروخته
شود[7]، اما در منته ابتدا بر استثنای مسن و خادم ادعای اجماع علما کرده و فرس و کتب علم و اثاث البیت و لوازم خانه را

به آنها ملحق کرده است[8]؛ یعن بین آنچه در تحریر گفته و بین آنچه که در منته گفته فرق وجود دارد.

دیدگاه صاحب جواهر(قدس سره)

صاحب جواهر(قدس سره) پس از نقل این اقوال مگوید: استثناء کتب «و ان کان هو متّجهاً ف الت لابدّ له منها ف ما یجب
علیه تحصیله أو العمل به»؛ این استثناء از ی جهت وجیه است که بوئیم در آنچه برای آن چارهای از تحصیل نیست و ایشان
دیر فرق بین علوم دین و غیر دین نذاشته است، منته در تعلیل خود مگوید: «لأن الضرورة الدینیة أعظم من الدنیویة»؛

ضرورت دین اعظم از دنیوی است.

عبارت صاحب جواهر(قدس سره) چنین است: ابتدا اشال در فرس را ذکر مکند و بعد مگوید: «کالاشال ف استثناء کتب
العلم عل الاطلاق و إن کان هو [یعن استثناء] متّهجاً ف الت لابدّ له منها فیما یجب علیه تحصیل أو العمل به، لأن الضرورة

الدینیة أعظم من الدنیویة»، در اینجا باید دید که این تعلیل برای اشال است یا برای استثناء؟ به نظر مرسد تعلیل برای اشال
است؛ یعن صاحب جواهر(قدس سره) مگوید علت این که ما در استثناء کتب اشال داریم این است که ضرورت دین اعظم

از ضرورت دنیویه است.

به این معنا که الآن ی واجب دین دارید و ی واجب تحصیل که هر دو واجب با هم تزاحم مکند، برای این واجب است که
تحصیل کند، درس بخواند، معاش خود را از این راه به دست بیاورد، از طرف دیر ی حج هم به عنوان واجب دین دارد، این
در تزاحم بین این دو ضرورت، ضرورت واجب دین از واجب دنیوی بیشتر است. بنابراین ایشان مخواهد بوید در تزاحم بین

این دو باید حج را مقدم کنیم.

البته باید توجه داشت که در اینجا مسئله را با دِین مخلوط ننید، در دین مخلوقین مگوئیم «دین المخلوقین الذی هو اعظم من
دین الخالق»، اما اینجا مگوییم «الضرورة الدینیة أعظم من الضرورة الدنیویة»؛ یعن ما مگویئم ی ضرورت دین وجود

دارد که حجة الاسلام است و با این حج مسلمان ی انسان تحیم پیدا مکند، از طرف دیر هم ضرورت دنیوی وجود دارد که
این کتابها را باید داشته باشد و با آن امرار معاش کند. مرحوم سید نیز این تعلیل را آورده است.



معنای عبارت جواهر این است: «کالاشال»؛ یعن ایشان قبلا گفت در استثناء فرس رکوب کاشف اللثام اشال کرده، بعد
مگوید: «کالاشال ف استثناء کتب العلم عل الاطلاق»؛ یعن بعضها کتب علم را به نحو مطلق استثنا کردند، «و ان کان هو

[استثنا] متجهاً ف الت لابدّ له منها»؛ آن کتابهای که در تحصیل علم لابدّ له منه است متجه است.

حال باید دید که وجه اشال چیست و چرا در استثناء کتب اشال مکنیم؟ مگوید: «لأن الضرورة الدینیة أعظم من الدنیویة»؛
مگوید فقها (مثل همین عبارت که از مرحوم علامه در منته خواندیم)، کتب را مطلقا استثنا کردند و بعد مگوید این استثنا در

کتب که لابدّ له منها است ی وجه دارد، اما وجه اصل اشال این است که ضرورت دینیه اعظم از ضرورت دنیویه است.

مرحوم سید در کتب که مخواهد تفصیل بدهد، ایشان مگوید فقط کتب که برای مسائل دین است؛ یعن این کتب دینیه برای
حفظ دین مردم است، کتب که ما طلبهها داریم، اما کتب که برای سایر علوم است مرحوم سید استثنا نرده، سید(قدس سره)
در آنجا مگوید: «الضرورة الدینیة أعظم من الضرورة الدنیویة»[9]، ول این عبارت را (که سید(قدس سره) اصل آن را نیز از

صاحب جواهر(قدس سره) گرفته) صاحب جواهر برای اصل اشال بیان مکند؛ یعن چرا در استثناء کتب اشال است؛
ضرورت دینیه که حج است اعظم از ضرورت دنیویه است.

ارزیاب دیدگاه صاحب جواهر(قدس سره)

اشال ما این است که اولا خود این مطلب: «الضرورة الدینیة أعظم من الضرورة الدنیویة» آیا صاحب جواهر از باب تزاحم
مخواهد بوید؟ یعن مخواهد بوید اهم است، ی واجب دین داریم و ی واجب دنیوی داریم، ی ضرورت دین داریم و
ی ضرورت دنیوی داریم، در تزاحم بین اینها آن واجب و ضرورت دین همه جا اهم است. چطور متوانیم اهمیتش را درک

کنیم؟

از ی طرف این واجب دنیوی دارد این کتابها وسیله امرار معاش این شخص است و از طرف دیر شارع اهمیت حج را بعد
الاستطاعة قرار داده؛ یعن اگر ی کس مستطیع نباشد و به حج برود اصلا اهم نیست و الآن ما نمدانیم این شخص که کتب
ریاض دارد، استاد ریاض است، باید هزار جلد ریاض داشته باشد تا بتواند تدریس کند و از تدریس هم معاش خود را اداره

مکند، اینجا چطور متوانیم مسئله تزاحم را مطرح کنیم؟

به نظر ما این دلیل دلیلیت ندارد؛ یعن «ضرورة الدینیة أعظم من الضرورة الدنیویة» اگر روی بحث تزاحم مخواهید بوئید؟
روی بحث تزاحم اهمیتش بعد الفراغ عن الاستطاعة است؛ یعن در جای که استطاعت ی شخص محرز است، در آن صورت

اگر به خاطر این مسئله مخواهد ی کار دنیوی را مزاحم آن قرار بدهد، اینجا مگوئیم نمشود، ضرورت دینیه اعظم از
ضرورت دنیویه است، اما در اینجا ما نمدانیم این شخص اصلا مستطیع است یا نه؟ این حجش ملاک دارد یا نه؟ لذا تعجب

است که چرا صاحب جواهر اینجا به این تعلیل استدلال کرده است!

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و كذا ف التذكرة الإجماع عل استثناء فرس الركوب، و لا أرى له وجها، فإنّ فرسه إن صلح لركوبه إل الحج فهو من
الراحلة، و إ فهو ف مسيره إل الحج لا يفتقر إليه و إنّما يفتقر إل غيره، و لا دليل عل أنّ له حينئذ أن لا يبيعه ف نفقة الحج إذا

لم يتم إ بثمنه.» كشف اللثام و الإبهام عن قواعد الأحام؛ ج5، ص: 94.
كشف اللثام: لا أرى له وجها، فان فرسه إن صلح لركوبه إل استثناء فرس ركوبه، و إن قال ف الأخير دعواه عل [2] ـ «بل ف



الحج فهو من الراحلة، و إلا فهو ف مسيره إل الحج لا يفتقر اليه، و انما يفتقر إل غيره، و لا دليل عل أنه حينئذ لا يبيعه ف نفقة
الحج إذا لم يتم إلا بثمنه، لن لعل وجهه ما عرفت، خصوصا بعد استثنائه ف الدين.» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام؛

ج17، ص: 253.
[3] ـ تحرير الوسيلة، ج1، ص: 374‐373، مسئله 15.

[4] ـ «و لا كتب العلم لأهله الت لا بد له منها فيما يجب تحصيله لأن الضرورة الدينية أعظم من الدنيوية و لا آلات الصنائع
المحتاج إليها ف معاشه.» العروة الوثق (للسيد اليزدي)؛ ج2، ص: 432.

[5] ـ جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج17، ص: 253.
[6] ـ الجامع للشرائع، ص: 174.

[7] ـ «الرابع: لا يباع دار السن ف ثمن الزاد و الراحلة، و لا خادمه و لا ثياب بدنه، و يجب بيع ما زاد عل ذلك من ضياع، أو
عقار، أو غيرهما من الذخائر.» تحرير الأحام الشرعية عل مذهب الإمامية (ط ‐ الحديثة)؛ ج1، ص: 547، مسئله 1872.

ا تمسثمن الزاد و الراحلة، و لا خادمه، و لا ثياب بدنه. و عليه اتّفاق العلماء؛ لأنّ ذلك مم نها فيس [8] ـ «لا تباع داره الت
الحاجة إليه، و تدعو إليه الضرورة، فلا يلّف بيعه، و يحصل الاستطاعة بما زاد عليه، و يجب بيع ما زاد عل ذلك من ضياع أو

عقار و غير ذلك من الذخائر، و الأثاث الت له منها بدّ إذا بق له ما يرجع إل كفايته.» منته المطلب ف تحقيق المذهب؛ ج10،
ص: 79.

[9] ـ «و لا كتب العلم لأهله الت لا بد له منها فيما يجب تحصيله لأن الضرورة الدينية أعظم من الدنيوية.» العروة الوثق (للسيد
اليزدي)؛ ج2، ص: 432.


