
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۷ بهمن ۱۳۹۷

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 56 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

پس از آن که بحث کبروی تمام مشود (یعن با توجه به ادله برخ از موارد باید استثنا شود)، فقها در صغرا (یعن در موارد
استثنا) اختلاف دارند. مثلا در مورد کتب یا فرس برای رکوب اختلاف دارند. لذا در اینجا باید این مصادیق را نیز ی ی اشاره
کرده و بررس کنیم، منته قبل از ذکر این مصادیق ی بحث در اینجا مطرح مشود که ما در روایات این عنوان مستثنیات در

زندگ را در باب استطاعت نداریم.

ضابطه در مستثنیات باب حج بررس

در بیان ضابطه در مورد موارد استثنا شده در باب حج باید به سه نته توجه داشت:

نته اول: در باب دیون مستثنیات دین داریم، مؤونه در خمس نیز موکول به عرف است و هر چه عرفاً عنوان مؤونه را داشته
باشد استثنا مشود، اما آیا در باب استطاعت در حج نیز متوان گفت که هر چه را عرف جزء نیازهای زندگ حساب مکند
این مستثناست؟ اگر چنین مطلب را گفتیم اصلا دیر وجه ندارد فقیه ت ت این موارد را بحث کند. بنابراین در اینجا این

بحث مطرح مشود که ما از ادله استفاده کردیم که باید زاد و راحله زائد بر مایحتاج زندگ باشد، لین مایحتاج هر نفری در هر
شهری و در هر زمان را عرف معین مکند.

بنابراین در اینجا ی ضابطهای ندارد که بوییم این مایحتاج است یا خیر، مثلا ممن است در ی شهری اصلا خانه مل برای
اشخاص نباشد و تمام اجارهنشین باشند، در اینجا مایحتاج آن است که ی مقدار پول برای اجاره داشته باشد و زائد بر آن اگر
پول برای تهیه زاد و راحله داشت عنوان مستطیع پیدا مکند و در آنجا نمگوئیم که باید پول برای خانه مل داشته باشد. به
عرف است؛ یعن چیست؟ مرجع ما یحتاج زندگ وید مایحتاج زندگنباید وارد این بحث بشود، ب رسد که فقیه اصلانظر م

مصادیقش را عرف مشخص مکند.

نته دوم: در علم اصول ی اختلاف هست و آن این است که آیا نظر عرف فقط در دایره مفاهیم برای ما معتبر است؟ مثلا به
عرف مگوئیم معنای ماء یا طلا چیست؟ در مسئله مفاهیم مسلماً معیار عرف است، حت لغت هم معیار نیست و در تعارض

بین عرف و لغت، عرف مقدم مشود. آنگاه اختلاف دارند در این که حال که معیار در تشخیص مفاهیم و معان عرف است، آیا
مصادیق را عرف باید معین کند یا نه؟ یعن آیا باید عرف بوید این مایع خارج آب است یا نه؟ این موجود خارج گندم است

یا نه؟ این طلا هست یا نه؟ این اختلاف است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


عدهای مثل مرحوم آخوند، مرحوم نائین، مرحوم خوئ و عده زیادی مگویند تطبیق ربط به عرف ندارد، بله تطبیق مربوط به
عقل است؛ یعن عقل مگوید این مفهوم در مورد این موجود خارج منطبق است یا خیر؟ عرف حق دخالت ندارد، مثلا عرف

نمتواند بوید: من این را ماء مدانم یا نمدانم، بله عرف فقط معنا را به ما ارائه مدهد و وظیفه تطبیق و انطباق آن مفهوم بر
موجود خارج کار عقل است. در مقابل عدهای مثل مرحوم حاج آقارضای همدان در مصباح الفقیه، مرحوم حائری مؤسس،

امام خمین(قدس سره) و مرحوم والد ما قائلاند به این که همانگونه که تشخیص مفاهیم با عرف است تطبیق نیز با عرف
است.

با توجه به این نته بحث که در اینجا مطرح مکنیم از این جهت دیر اختلاف نیست؛ یعن این که مگوئیم زاد و راحله باید
زائد بر «ما یحتاجه الانسان ف حیاته» باشد، این «ما یحتاجه الانسان ف حیاته» دیر بحث تطبیق ی عنوان بر ی مصداق
خارج نیست تا این نزاع مطرح شود که این کار عرف است یا کار عقل، بله مصداق «ما یحتاجه الانسان» به دست عرف
است. عرف هر جا به حسب آنجا و اشخاص آنجا و زمانهای مختلف ی حم دارد. مثلا در زمان قدیم خانه مل به این

روستای دارند یا در ی هست که غالب این است که خانه مل جای معنا نبوده و اکثر مردم اجارهنشین بودند. یا این که ی
غالب مردم ماشین ندارند و فقط ی اسب یا الاغ به عنوان رکوب دارند که از آن استفاده مکنند. بنابراین عرف هر جا به

حسب همان جاست. در تعبیرات بعض از فقها آمده که «ما منه بدٌّ»؛ یعن آنچه چارهای از آن نیست.

نته سوم: اگر ملاک در استطاعت را، استطاعت عرف گرفتیم و از آن استثنا درآوردیم، نتیجه این مشود که استطاعت در
جای است که زاد و راحله زائد بر «ما یحتاجه الانسان ف حیاته» باشد. در اینجا «ما یحتاجه الانسان ف حیاته» را دیر فقیه

معین نمکند و ارتباط به فقیه نداشته و شأن فقیه نیست که مطرح کند و این که در مورد بعض از موارد گفتند اجماع است
و در بعض دیر اختلاف کردند وجه ندارد.

مقدمه بحث صغروی در مورد مستثنیات

جهت دوم که به عنوان مقدمه بحث صغروی است آن که ما دو معیار در دست داریم: 1) ی معیار عرف است که مگوئیم «ما
یحتاجه الانسان عرفاً»؛ یعن آنچه عرفاً انسان به آن احتیاج دارد، 2) معیار دوم قاعده «لاحرج» است که اگر انسان بخواهد از

این ضروریات زندگ چیزی را صرف زاد و راحله کند این مستلزم حرج است. باز در این مطلب که چه چیز مستلزم حرج
است و چه چیز مستلزم حرج نیست؟ باز فقیه حق دخالت ندارد و فقیه فقط باید بوید اگر صرف امری از امور زندگ در حج

مستلزم حرج شد خارج از استطاعت است و اگر مستلزم حرج نبود خارج از استطاعت نیست.[1]

بنابراین ممن است کس خانه مل مطابق شأنش باشد و ی کس عس این است. در اینجا عرف باید تشخیص دهد. لذا در
اینجا اگر فقها گفتند: «ما یحتاجه الیه و المرجع ف ذل هو العرف»، تمام مشود، مخصوصاً به زمانهای مختلف فرق مکند.

مثلا ی زمان بود نشستن روی صندل چیز قبیح بود برای متدینین قبیح بود بویژه برای علما، اصلا قبیح بود.

مرحوم والد ما وقت مسئله مرجعیتشان مطرح شد، ایشان در اتاق ی میز و صندل داشت که استفتاءات را روی همان
جواب مدادند، افراد مآمدند منشستند، من ی روزی عرض کردم که نمشود و باید همه اینجا را صندل بذاریم. فرمودند
مرسوم نیست. گفتم از حالا ما مرسوم مکنیم و بعد همه جا هم کمکم این رسم شد. حال در زندگهای امروزی مبل متعارف و
صندل ی امر رایج است و ی امر مما لابدّ منه است، نمتوانیم بوئیم ی کس امروز در خانهاش ی دست مبل دارد که

سه میلیون پولش هست، این را باید بفروشد و حج برود. اگر به 50 سال پیش برگردیم این زائد بر زندگ بوده و مما لابدّ منه
نبوده است.



بنابراین، زمان دائماً تغییر پیدا مکند و ملاک مایحتاج عرف است و عرف هر زمان هم تغییر پیدا مکند. ی زمان روی گلیم
منشستند و الآن هم در بعض از بلاد افغانستان ی چیزهای را مبافند (که از فرشهای ما خیل بهتر و ارزانتر است) و روی

آنها منشینند، ل ی جا زمان هست که باید دو تا فرش ماشین در خانه طلبه باشد، الآن زمان این شده، ما بوئیم نه، همه
اینها را جمع کنید نفری ی پارچه بذارید و روی پارچه بنشینید! این نمشود. هر زمان باید عرف آن زمان تشخیص بدهد.

بدینسان، ی سری موضوعات را فقیه باید معین کند و عرف حق دخالت ندارد، مثل حج اولش نیت احرام است، بعد احرام
است، بعد طواف است، نماز طواف و ال آخر. صلاة از موضوعات مستحدثه شرعیه است؛ یعن با شرع آمده، صلاة به این

کیفیت، «صلوا کما رأیتمون اُصلّ»، فقیه باید بوید صلاة چیست؟ چه چیزی هیئت این صلاة را به هم مزند؟ چه چیزی به
هم نمزند؟ عرف حق ندارد دخالت کند. صوم را فقیه باید مشخص کند، ما ی موضوعات مستحدثه شرع داریم، ول «ما

یحتاج إلیه الانسان» ی موضوع مستحدث نیست، بله ی موضوع عرف است.

اگر گفته شود آیا مستحدثات دین ی امر معین شرع است یا در هر زمان ممن است تغییر کند؟ باید گفت که به اختلاف
وید مثلارسد که عرف باید بم جای ن است تغییر کند. این که آیا اطلاق دارد یا نه، این را فقیه باید بیان کند، اما یازمنه مم
فرض کنید ی شبح را از دور مبیند آیا متواند به او ناه کند یا خیر؟ در اینجا فقیه نمتواند تشخیص بدهد که این زن است

یا مرد؟ بله این را عرف باید بوید. مثلا کس نمتواند بوید من از فاصله صد متری که دیدم شبح او را دیدم، عرف مگوید
دروغ مگوئ خودش را دیدی، تشخیص دادی قدّش چقدر است، ظاهرش چطور است و خصوصیاتش چیست؟ باز هم آنجا

مواردی است که باید عرف بوید، اما در اصل این که ناه مستقیم یا غیر مستقیم حرام است، فقیه باید بوید.

به هر حال در فقه موارد زیادی مبتلا شدیم به این که فقها در تعیین مصادیق دخالت کردند که وجه ندارد، حت اگر روایات نیز
در این مورد باشد باید بوئیم آن روایات از باب تشریع نیست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ نته: ی از مسائل که در فقه ما باید تهذیب شود ورود در مصادیق است. در زمان حیات امام خمین(قدس سره) که
فرموده بودند تهران بلد کبیره است، برخ از فقهای که در آن زمان بودند در ی مصاحبهای گفتند خدمت امام(قدس سره)

عرض کردم تعیین مصداق که دست شما نیست. فقیه جامع الشرایط یعن فقیه که آگاه و مسلط نسب به منابع دین، آشنای به
زمان، «مخالفاً لهواه مطیعاً لأمر مولاه» است، اما نداریم متخصصاً ف الطب! منابع دین ما ی نظام را برای طب به ما

تحویل نداده است، اگر نظام باشد ما باید تمام امراض را بر همین اساس بتوانیم چارهجوی کنیم، بوئیم اگر سرطان هم پیدا
کردید این است. 

الآن خود سرطان ی گرایش مستقل در پزش شده؛ یعن عدهای عمرشان را مگذارند برای تسلط در باب سرطان، کجای
دین ما مسئله سرطان وجود دارد. مگوئیم در دعاها و ادعیه آمده «موت الفجأه» ی از اسبابش سرطان است، اما این که راه
تشخیص و معالجه آن چیست؟ اصلا دین معنا ندارد. به بیان دیر، شارع باید حلال و حرام را برای ما بوید، منته این حلال و

حرام فقط شخص نیست، حرام و حرام اجتماع هست، حومت هست، اما به این معنا نیست که بوئیم در علوم مختلفه
اسلام نظر دارد. فرمولهای که در فیزی وجود دارد کجای منابع دین ما وجود دارد! با همین فرمولها این هواپیما حرکت

مکند و بلند مشود و منشیند به این معناست که این فرمولها دقیق است، صحیح است، بدون هیچ اشال هم هست. حالا
بوئیم کجای دین وجود دارد؟  البته در رابطه با درمان، خود قرآن را درمان مدانیم و آن چیز معنوی است ول درمانهای

ظاهری را متعهد نمشود.




