
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۲۴ دی ۱۳۹۷

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 53 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که اگر کس باید مل خود مثل خانه مسون یا مرکبش را بفروشد تا برای حج زاد و راحله تهیه کند و
فروش خانه یا مرکب حرج است، مخواهیم بوئیم قاعده «لاحرج»، مگوید اینجا استطاعت وجود ندارد؛ یعن اگر زاد و

راحله بخواهد به عنوان حرج باشد این استطاعت شرعیه ندارد، استطاعت شرع که نداشت حج واجب نیست. مفصلترین
بیان درباره «لاحرج» را در این بحث مرحوم شاهرودی داشت که نات بیان داشت که اشالات بر دیدگاه ایشان وارد شد.

خلاصه اشالات بر مرحوم شاهرودی

اشال اول: نخستین اشال بر کلام مرحوم شاهرودی آن است که این الفاظ که در لسان ادله از طرف شارع وارد مشود،
اگر شارع برای آنها ی معنای را معین کند باید آن معنا را اخذ کنیم و اگر معنای معین نرد، باید سراغ عرف رفته و عرف هر
جا گفت صدق حرج مکند، ما به «ما جعل علیم ف الدین من حرج» تمس مکنیم، البته معتقدیم که قابلیت تخصیص هم

دارد.

اشال دوم: ایشان فرمود در تخصیص عنوان، باید بمنزلة التقیید بدانیم و مسئله را از عام و خاص خارج کردند. این بحث را
باید در اصول مطرح کنیم، ما در آنجا معتقدیم که خاص موجب عنوان برای عام نمشود؛ چه در خاص متصل و چه در خاص

منفصل. لذا این هم ی بحث مبنای است ما نمتوانیم بوئیم در «اکرم العلماء»، بعد هم مولا مگوید: «لا ترم الفساق»، بعد
اگر بخواهیم با «لا ترم الفساق» آن عام را تخصیص بزنیم بوئیم پس آن عام اول ی عنوان جدید پیدا مکند و مشود «اکرم

العالم العادل»، یا «اکرم العالم غیر الفاسق»! بنابراین عام با تخصیص عنوان پیدا نمکند.

اشال سوم: ایشان بحث را اینگونه مطرح کرد که ما ی عام داریم «وجوب الحج عل المستطیع»، ی «لاحرج» داریم که
«لاحرج» مخصص منفصل است و مفهوماً مردد است بین الاقل و الاکثر، به نظر ما در اینجا اصلا بحث تخصیص و بحث اقل
و اکثر مطرح نیست، بله قاعده «لاحرج» بر ادله اولیه حومت دارد و در مسئله حومت دیر مسئله تردید مفهوم معنا ندارد.

نته شایان ذکر آن است که در بحث خاص، این خاص مفهوم دارد و مفهومش مردد بین الاقل و الاکثر است. به عنوان مثال
مفهوم فاسق مردد است بین این که «مطلق من یرتب الذنب»؛ چه ذنب کبیر و چه ذنب صغیر یا خصوص مرتب کبیره را

مگویند؟ مردد است بین الاقل و الاکثر، اما در باب حومت معنا ندارد که بوئیم این دلیل حاکم اجمال دارد، اگر اجمال داشته
باشد حومت معنا ندارد؛ زیرا حومت یعن ی دلیل واضحة الدلاله، که تصرف موضوع در دلیل دیر مکند یا توسعه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مدهد یا تضییق مکند. بنابراین اگر در حومت بخواهیم بوئیم اجمال وجود دارد یا باید بوئیم حاکم نیست یا حاکم است
اجمال معنا ندارد. در فقه مثالهای که برای حومت هست، ی مورد پیدا نمکنید که بوئید دلیل حاکم اجمال دارد.

بنابراین وقت قاعده «لاحرج» را قبول مکنید، اگر کس گفت مفهوم حرج اجمال دارد اصلا باید دور حومت را خط بشد و
دلیل «لاحرج» نمتواند حاکم بر ادله اولیه باشد و باید کنار برود؛ چون اجمال داشتن دلیل حاکم معنا ندارد؛ چرا که قوت دلالت

دلیل حاکم به طوری است که تصرف در محوم مکند و معنا ندارد که بوئیم حاکم اجمال دارد. لذا اگر کس در این بحث
گفت حرج اجمال دارد اصلا قابلیت استدلال ندارد.

حاکم شد باید این سخن را که مفهوم حرج، مردد بین اقل اما اگر گفت حرج اجمال ندارد «لاحرج» در اینجا حاکم است و وقت
و اکثر است را کنار بذاریم، «لاحرج» بر ادله اولیه حومت داشته و مگوید زاد و راحلهای موضوع برای استطاعت است که

صرف آن زاد و راحله برای حج حرج نباشد، اگر کس باید خانهاش را بفروشد تا زاد و راحله تهیه کند و این موجب حرج
است در اینجا استطاعت حاصل نیست.

نته سوم مرحوم شاهرودی در تمس به «لاحرج»

ایشان در مطلب سوم خود مگوید: اگر شما به «لاحرج» تمس کنید، «لاحرج» فقط لزوم را برمدارد، اما ملاک به قوت
خودش باق است و وقت ملاک به قوت خودش باق است؛ یعن اگر کس خانهاش را فروخت، برای او حرج هم است و زاد
و راحله تهیه کرد و به حج رفت، حال که مگوئیم «لاحرج» وجوب را برمدارد، چرا حال که به حج رفته بوئیم حجش باطل

است؟! بله باید قائل به اجزا شده و بوئیم حجش مجزی است.

به بیان دیر، ایشان مگوید: در مورد حج کس که مستطیع نشده و به حج مرود، دو مبنا وجود دارد:

1. ی مبنا آن است که اگر غیر مستطیع به حج رفت، حجش مجزی از حجة الاسلام است که قول ضعیف است. اگر طبق
این مبنا جلو بیائیم مسئله روشن است، مگوئیم با این زاد و راحله مستطیع نمشده و غیر مستطیع است، اما حال که به حج

رفته، مبنا این است که غیر مستطیع حجش مجزی است حجة الاسلام است.

2. اما اگر قائل شدیم به نحو کبرای کل که «غیر المستطیع حجه لا یون حجة الاسلام»؛ حج غیر مستطیع مجزی از حجة
الاسلام نیست (که مفرماید صحیح هم همین قول است)، آیا در ما نحن فیه کس که حرجاً زاد و راحله تهیه کرده و به حج رفته،

آیا حجش صحیح است یا خیر؟ ایشان مفرماید: متوانیم در اینجا قائل به اجزا شویم؛ قاعده «لاحرج» امتنان است و امتنان
کند که لزوم و وجوب الحج برداشته شود، اما بعد از این که وجوب برداشته شد، ملاک حجة الاسلام در اینجا باقاقتضا م

مماند و ما باید قائل شویم به این که این حج عنوان حجة الاسلام را دارد.

به بیان دیر، ی وقت کس از راههای دیر غیر مستطیع است مثلا مریض است یا خوف در طریق داشته و تخلیة السرب
نیست که در این صورت باید گفت حج او مجزی از حجة الاسلام نیست، اما اگر شخص تنها به خاطر قاعده «لاحرج» مستطیع

نمباشد (یعن «لاحرج» مگوید تو مستطیع نیست)، در این صورت «لاحرج» تنها لزوم را برمدارد، اما بعد که لزوم را
م به وجوب اعاده کنیم (یعناو شویم و ح او مجزی است؛ زیرا اگر قائل به مجزی نبودن حج برداشت قائل شویم به این که حج
بوئیم این شخص که خانهاش را فروخته و زاد و راحله تهیه کرده و به حج رفته، حجة الاسلام نیست و باید اعاده شود) خلاف

امتنان است و حال آن که قاعده «لاحرج» چون امتنان است مقتض امتنان آن است که فقط وجوب را باید بردارد.



نظیر آن در باب وضوی حرج است. ایشان مگوید به نظر ما (چون آن هم محل اختلاف است) وضوی حرج صحیح است
هر چند جمع زیادی از فقها قائلاند به این که وضوی حرج باطل است. البته بین مسئله وضو و ما نحن فیه فرق وجود دارد؛
زیرا در باب وضو مگوئیم اگر نفس الوضو حرج شد (مثلا در زمستان خیل سرد مخواهد به حیاط برود و صبح زود وضو

بیرد و باد بسیار سردی مآید و آب هم یخ بسته و برایش حرج است)، آنجا «لاحرج» این وجوب وضو را برمدارد، اما در ما
نحن فیه وجوب الحج حرج نیست؛ یعن این که شخص باید خانهاش را بفروشد تا زاد و راحله تهیه کرده و مستطیع شود این

حرج است. بنابراین بین مسئله وضو و مسئله ما نحن فیه فرق وجود دارد، ول باز نمگویند به خاطر این فرق ما بوئیم
«لاحرج» در اینجا جریان پیدا نند، بله مگویند «لاحرج» فرق نمکند.

البته در کلمات صاحب جواهر(قدس سره) هم آمده که «لاحرج» چه در نفس الحم و چه در مقدمات حم باشد، ی حم را
دارد. بنابراین در وضو متعلق وجوب حرج است که اگر این وضو حرج شد، «لاحرج» این وجوب را برمدارد، اما در اینجا

این شخص که خانهاش را فروخته و زاد و راحله برای اعمال حج تهیه کرده، مقدمه حج حرج شده نه خود اعمال حج و در
باب قاعده «لاحرج» فرق نمکند که این «لاحرج»، حرج در خود متعلق حم باشد یا در مقدماتش؛ یعن اگر در مقدماتش هم
حرج بود، «لاحرج» آن را برمدارد. البته در اینجا باید دقت داشت که درست است خود مقدمه وجوب عقل دارد، اما چون

منشأ وجوب عقل مقدمه این وجوب ذی المقدمه است و این وجوب ذی المقدمه شرع است، پس شارع متواند این وجوب
ذی المقدمه را بردارد.[1]

ارزیاب نته سوم

این نته مبن است بر این که در قاعده «لاحرج»  رخصت بشویم و بوئیم قاعده «لاحرج» فقط لزوم را برمدارد، اما ملاک را
برنمدارد، این در حال است که مبنای مشهور فقها آن است که قاعده «لاحرج» عزیمت است و عزیمت به این معناست که:
«اذا کان الحرج موجوداً فالعمل باطل» و عمل دیر مشروع نیست. بنابراین در «لاحرج» دو مبنا وجود دارد که ی مبنا همین

مسئله رخصت است و کسان مگویند قاعده «لاحرج» از باب رخصت است، عمده همین حرف را مزنند که «لاحرج» چون
در مقام امتنان است، امتنان اقتضا مکند که وجوب برداشته شود، اما اصل ملاک و مشروعیت به قوت خودش باق مماند.

در کتاب «لاحرج» از این مسئله دو پاسخ دادیم:

شود اما مشروعیت (یعنگوئیم وجوب برداشته مبدانید این حرف درست است و م امر مرکب 1. اگر وجوب را شما ی
که تحقیق آن است که وجوب ی شود در حالماند و فقط آن لزوم برداشته مم الاعم) و ملاک همه چیز باق جواز بالمعن

امر بسیط است نه مرکب.

امر بسیط است، اما هر جا که وجوب باشد به مدلول التزام کنیم که وجوب یحال اگر گفته شود درست است ما قبول م
دلالت بر وجود ملاک و جواز بالمعن الاعم مکند هر چند خودش ی امر بسیط باشد، حال اگر «لاحرج» مدلول مطابق را

ببرد، اما مدلول التزام باق مماند. در پاسخ مگوییم این روی فرض تفی در حجیت بین مدلول مطابق و التزام درست
است، این در حال است که از نظر عقلای، عقلا نمگویند ی کلام که اصلش از حجیت افتاده، لازمهاش را اخذ مکنیم؛

یعن عقلا تفی در حجیت را قبول نمکنند.

متح توان گفت «من حیث إنه امتنانٌ»، امتنان در اینجا ینم ر آن است که امتنان حیثیت تقییدیه ندارد؛ یعن2. پاسخ دی
است و شارع ی امتنان گذاشته است؛ یعن اگر هم امتنان نبود باز ممن بود که شارع قاعده «لاحرج» را جعل کند. بنابراین

امتنان حیثیت تقییدیه ندارد که حم دائر مدار آن وجوداً و عدماً باشد. به بیان دیر امتنان حمت است (مثل «لعلم تتقون») و



احام وجوداً و عدماً دائر مدار حمت نمشود.

فقیهان که قائل به رخصتاند عبارتند از: مرحوم شاهرودی، مرحوم حیم در مستمس، مرحوم سید در عروه، مرحوم
بجنوردی در القواعد الفقهیه، حاج آقا رضای همدان در مصباح الفقیه که اینها مگویند: اینجا «لاحرج» وجوب را برمدارد،

ول اگر کس حرج حج را انجام داد حجش صحیح است.

کسان که قائل به عزیمت بودن «لاحرج» هستند عبارتند از: محقق خوئ(قدس سره)، مرحوم نائین، امام خمین(قدس سره)
(که در حاشیه عروه تصریح مکند).

این مطلب در ذیل مسئله 18 کتاب الطهاره عروة الوثق آمده است: «اذا تحمل الضرر و توضأ أو اغتسل»[2]، در آنجا مرحوم
قوی»[3]. ما نیز در بحث قاعده «لاحرج» عزیمت الأقرب و البطلان لا یخلو من وجه فرماید: «کونه عزیمة علامام در حاشیه م

شدیم. بنابراین در اینجا با مرحوم شاهرودی اختلاف مبنای داریم که اگر کس مستطیع نبود هر چند من جهة «لاحرج» اینجا
مستطیع نیست، این رفتنش به حج مشروعیت نداشته و مجزی از حجة الاسلام نیست.

دیدگاه والد معظَّم(قدس سره) در مسئله

دارد و صحت باقتهی اضافهای در کلمات مرحوم والد ما وجود دارد و آن این که سلمنا «لاحرج» وجوب را برمن ی
مماند، ول از کجا مگویید که این صحت به معنای حجة الاسلام بودن حج مباشد؟ به بیان دیر ایشان مگویند: اگر

شد هر چند قائل شویم به این که «هذا حج که استطاعت حرج را در حجة الاسلام دخیل دانستیم، آنجای استطاعت غیر حرج
وئیم این حجة الاسلام است؟! زیرا حجةالاسلام، حجشود، از کجا بصحیح م مستحب نهایتش آن است که حج ،«صحیح

نذری، حج مستحب، اختلاف در ماهیات دارند. بنابراین طبق این مبنا نیز جواب از مرحوم شاهرودی روشن مشود.

جمعبندی بحث

بحث در این است که آیا زاد و راحله باید اضافه بر این ضروریات معاش باشد؟ یعن به کس بوئیم مستطیع است که خانه،
اثاث البیت، مرکب دارد و زائد بر اینها زاد و راحله بر حج داشته باشد، یا این که همین خانه را باید بفروشد و تبدیل به زاد و

راحله برای حج کند. برای استثنای این مستثنیات تاکنون ما چهار دلیل را بررس کردیم: 1) اجماع، 2) مسئله دِین خالق و
مخلوق، 3) تعابیر در روایات مثل: یسار، قوت ف المال، یسار ف المال، 4) قاعده «لاحرج»، ی دلیل پنجم باق مانده که در

جلسه آینده بیان خواهد شد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «(الثالث)‐ أنه إذا لم ين له زاد و راحلة زائدا عل المستثنيات و لن مع ذلك صرف بعضها منها ف زاد السفر و راحلته
و تحمل ما توجه عليه من العسر و الحرج ف صرف ما يحتاج إليه ف معيشته ف مصرف حجه فهل يون حجه كذلك مجزيا عن



حجة الإسلام أو لا؟ ان قلنا ان حج غير المستطيع مجز عن حجة الإسلام‐ إلا ف الصب و العبد لورود النص فيهما‐ فلا إشال
ف الإجزاء فيما نحن فيه لن اللام انما هو بناء عل أن حج غير المستطيع غير مجز عن حجة الإسلام كما هو الحق و أنه مع ذلك

هل يصح الالتزام بالأجزاء ف الحج المفروض أو لا؟ يمن أن يقال بالأجزاء، و ذلك لأن استثناء المستثنيات ف الحج انما ثبت
بدليل نف العسر و الحرج و دليل نف العسر و الحرج امتنان فلا ينف به الا الإلزام و أما الملاك فهو ثابت ف عمله. و إلا فلم ين
ف انتفاء الوجوب امتنان له و الحم بوجوب الإعادة عليه خلاف الامتنان كما لا يخف فإذا لو حج و استلزم صرف ما يحتاج إليه

ف معيشته فلوجود الملاك ف عمله يحم باجزاء حجه عن حجة الإسلام فهذا نظير ما إذا كان الوضوء حرجيا عليه و تحمل
الحرج بناء عل ما هو الحق من صحة وضوئه هذا. يمن أن يقال أنه فرق بين المحل المفروض و مسألة الوضوء و هو أنه لا

إشال ف أن وجدان الزاد و الراحلة حسب ما يستفاد من الأخبار المتقدمة موضوع لوجوب حجة الإسلام و قد مر: أن جريان
قاعدة نف العسر و الحرج ف المستثنيات دليل عل أن المراد من وجدانهما هو وجدانهما مع قطع النظر عنها و بضم هاتين

المقدمتين يتحصل أن موضوع حجة الإسلام ليس مطلق الزاد و الراحلة بحيث يشمل الزاد و الراحلة الحاصلين من ثمن
المستثنيات بل الموضوع هو الزاد و الراحلة زائدا عليها فمن لم ين له ذلك ليس حجة حجة الإسلام لانتفاء موضوعها. نعم، لو

كان الحرج ف نفس أعمال الحج صح تنظيره بمسألة الوضوء. هذا و لن فيما ذكرنا من تقريب عدم الإجزاء إشال سيأت بيانه‐
إنشاء اله تعال‐ عند ذكر المصنف (قده) لمسألة إجزاء حج الغير المستطيع عن حجة الإسلام و عدمه.» كتاب الحج

(للشاهرودي)؛ ج1، ص: 110-109.
[2] ـ «إذا تحمل الضرر و توضأ أو اغتسل فإن كان الضرر ف المقدَّمات من تحصيل الماء و نحوه وجب الوضوء أو الغسل و

صح، و إن كان ف استعمال الماء ف أحدهما بطل و أما إذا لم ين استعمال الماء مضراً بل كان موجباً للحرج و المشقّة كتحمل
ألم البرد أو الشين مثً فلا يبعد الصحة و إن كان يجوز معه التيمم؛ لأنّ نف الحرج من باب الرخصة لا العزيمة و لن الأحوط

ترك الاستعمال و عدم الاكتفاء به عل فرضه فيتيمم أيضاً.» العروة الوثق (المحش)؛ ج2، ص: 171، مسئله 18.
[3] ـ همان.


