
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اومر
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کرديم که بين بزرگان اختلاف شده است در اينه آيا مولا متواند قصد امر و امتثال را جزء مامور به قرار دهد يا نه؟

همانطوري که عرض کرديم وجوه را در باب قصد قربت مطرح کردهاند؛ مثلا قصد قربت بعنوان قصد محبوبيت عمل للمولا،
که چنين قصدي را بلا اشال همه قائلند که اخذ آن در متعلق امان دارد.

همچنين اگر قصد قربت، بمعناي قصد آن مصلحت ملزمهي در عمل باشد، مولا متواند بفرمايد: «صل بقصد آن مصلحت
ملزمه» و آن ملاک ملزمه اي که در عمل وجود دارد.

همچنين معناي سوم براي قصد قربت اين است که فعل را، بقصد حسن آن براي مولا، انسان انجام دهد.

همه بزرگان قائلاند به اينه اخذ قصد قربت به ي از اين سه وجه در متعلق امان دارد و محل خلاف نيست. آنچه محل خلاف
و نزاع است اين است که آيا قصد قربت بمعناي قصد امر، قابليت اخذ در متعلق را دارد يا نه؟ شارع و مولا بفرمايد: «صل

بقصد هذه الامر»، يعن صلاه را واجب کند، اما صلاة مقيد به اين که مخاطب و ملف اين امر را قصد کند. آيا اين امان دارد
يانه؟

عرض کرديم در اينجا کسان مثل؛ مرحوم شيخ انصاري و مرحوم صاحب کفايه(قدس سرهما) که قائل به استحالهاند، گفتهاند:
چنين چيزي محال است.

از برخ از ادله قائلين به امتناع، استحاله ذات استفاده مشود، يعن دليل آوردهاند که مسئله شبيه دور يا تقدم الش عل نفسه
مشود و از بعض ادله هم امتناع بالغير استفاده مشود، يعن ملف قدرت بر اتيان چنين عمل را در عالم خارج ندارد.

دليل استحاله ذات را هم توضيح داديم که بعض از ادلهي مربوط به استحاله ذات، مربوط به مقام تصور است که بيان کرديم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ال استحاله ذات(ره) به اشينجواب مرحوم مش

مرحوم مشين(ره)(در حاشيه کفايه) فرمودهاند: اين موقوف و موقوف عليه دو امر است. درست است که مولا وقت مخواهد
امر کند، امر ي فعل اختياري تعلق است که بايد متصور و متعلق، تصور شود. مولا امر را تصور مکند، اما اين امري است

که از آن به امر شخص تعبير مکنيم، يعن امر معين که مخواهد به صلاة تعلق پيدا کند.

اما قصد امر، چون فرض اين است که از متعلقات امر است، بايد قبل از تصور امر، آن متعلق را تصور کنيم، مثلا مولا
مخواهد به صلاة امر کند، قبل از امر، بايد صلاة را تصور کند. همانطور که خود متعلق را بايد تصور کند، بايد قيود و

متعلقهاي را هم که مربوط به متعلق است، تصور کند. مثلا رکوع و سجده از اجزا و قيود نماز است، بايد اينها را هم تصور کند.

حال اگر گفتيم که: قصد امر از قيود متعلق و جزء آن است، اين را هم بايد تصور کند.

اما مرحوم مشين(ره) فرمودهاند: قصد، قصد طبيع امر است، نه شخص امري که مخواهد به نماز تعلق پيدا کند. آن امري
که مخواهد به صلاة تعلق پيدا کند، ي امر معين مشخص است که مولا بايد آن را تصور کند، اما قصد الامري که جزء متعلق

است، قصد شخص اين امر نيست، بله قصد طبيع امر است، يعن نماز بقصد اين که من م‌خواهم از کل اوامر خداوند
اطاعت کنم.

بنابراين مرحوم مشين(ره) فرموده: بين موقوف و موقوف عليه تغاير وجود دارد، ي مراد امر شخص است و شخص الامر
مراد است و ديري طبيع الامر است.

تشبيه مسئله به قضيه، «کل خبري صادق»

بعد مرحوم مشين(ره) مسئله را به قضيه، «کل خبري صادق» تشبيه کردهاند که در آن ي شبهه دور وجود دارد، براي اينه
مگوييم: «کل خبري صادق»، «صادق» عنوان حم و «کل خبري» عنوان موضوع را دارد. «کل خبري» شامل خود همين

خبر هم مشود، چون همين که مگويد: «کل خبري صادق»، خود اين هم خبر است.

پس خود اين خبر، اگر داخل در اين قضيه باشد، توقف بر صادق دارد و صادق هم چون عنوان حم دارد، توقف دارد بر اين که
خود اين قضيه عنوان خبر داشته باشد. صادق در صورت بر خود اين قضيه حمل مشود که خود اين قضيه از مصاديق خبر

باشد «و هذا دور»، يعن خبر بودن قضيه، توقف بر صادق دارد و صادق، توقف بر خبر بودن اين قضيه دارد.

مرحوم مشين(ره) در اينجا براي حل شبهه دور، از راه شخص الخبر و طبيع الخبر وارد شده فرمودهاند: اين که مگوييم:
«کل خبري صادق»، صادق توقف بر شخص اين خبر ندارد، يعن بر اين که اين قضيه، خودش بعنوان ي  خبر معين و

مشخص باشد، توقف ندارد، بله صادق توقف بر طبيع الخبر دارد و طبيع الخبر موضوع براي حم صادق است. اما خبري
که توقف بر صادق دارد، طبيع الخبر نيست، بله عنوان شخص الخبر را دارد.

بنابر اين مرحوم مشين(ره) بحث را به «کل خبري صادق» تشبيه و قياس کرده و فرمودهاند: همينطوري که در اين قضيه،
براي حل شبهه دور از راه طبيع الخبر و شخص الخبر وارد مشويم، در مانحن فيه هم همينطور است، آن امري که توقف بر

قصد الامر دارد، شخص الامر است، اما آن امري که قصدش در متعلق قرار داده شده، قصد طبيع الامر است.



نقد و بررس جواب مرحوم مشين(ره)

اين جواب مرحوم مشين(ره) جواب تام نيست، براي اينه وقت کلمات قائلين به استحاله را در محل نزاع بررس کنيم، آنها
فقط در شخص الامر اين حرف را مزنند. نزاع در اين است که مولا بفرمايد: «صل بقصد هذه الامر»، نه بقصد طبيع الامر،

محل نزاع اين است که آن قصد الامري که در متعلق قرار گرفته، قصد شخص الامر است نه قصد طبيع الامر.

بله اگر آن قصد الامري که در متعلق قرار گرفته است، قصد طبيع الامر بود، اين جواب مرحوم مشين(ره)، جواب تام بود،
که اين اصلا از محل نزاع خارج است و محل نزاع در اين است که مولا بخواهد بفرمايد: «صل بقصد الامر»، يعن در حال

بقصد همين امري که متوجه صلاه مکنم. بنابراين جواب مرحوم مشين(ره)، جواب تام نيست.

ال استحاله ذاتجواب مرحوم امام(ره) به اش

 بهترين جواب در اينجا، جواب است که امام(ره)(کتاب مناهج الوصول، جلد 1، صفحه 260) داده که مسئله را از راه تعدد
تصور حل کردهاند.

اشال که فعلا بعنوان استحاله ذاتيه مطرح کرديم، فعلا در مقام تصور است. مگوييم: اشال اين است که در مقام تصور، امر
توقف بر تصور امر دارد.

امام(ره) فرموده: اگر اينها را از راه دو تصور درست کنيم، يعن بوييم: اگر در همان تصوري که مولا نسبت به امر دارد،
بخواهد تصور قصد الامر باشد، تصور متوقف بر تصور امر است، در حال که اگر اينطور بوييم که: مولا امر را تصور مکند

و بعد در ي تصور دوم، قصد الامر را هم تصور مکند، اين چه اشال دارد و چه استحالهاي به وجود مآيد.

التصور دوم، قصد الامر را هم  تصور کند، هيچ اش لم در مقام تصور، بتصور اول امر را تصور کند، بعد به يمولا و مت
ندارد، استحالهاي هم  لازم نمآيد.

سوال:...؟
پاسخ استاد: ما الان اينطور مخواهيم بوييم، مولا در مقام تصور، اگر بويد: مخواهم امري بنم که متعلق اين امر، علاوه بر

رکوع و سجده و قيام، ذکر قصد الامر هم بعنوان جزء اين متعلق باشد. هنوز به مرحله جعل نرسديم و مرحله جعل، ي مرحله
بعدي است.

در مرحله تصور، اشال بعنوان استحاله ذات بود که مولا اگر بخواهد امر را تصور کند، بايد قبل از آن قصد الامر را تصور
کرده باشد، چون گفتيم: امر ي فعل اختياري داراي متعلق است و مولا قبل از اينه خود امر را بخواهد تصور کند، بايد

متعلقاتش را تصور کند و ي از متعلقات هم قصد الامر است.

تصور امر بر تصور قصد الامر توقف دارد و از آن طرف قصد الامر را زمان پس قصد الامر بايد قبل از امر، تصور شود، يعن
متوانيد تصور کنيد که خود امر را تصور کرده  باشيد. پس تصور قصد الامر توقف دارد بر تصور امر «و هذا دور».

حال براي حل شبهه دور از دو تصور وارد مشويم که مولا اول امر را تصور مکند، بعد در ي تصور دوم قصد اين امر را
تصور مکند.



سوال:...؟
پاسخ استاد: نزاع در مقام تصور شبهه دور است، اگر شبهه دور را توانستيم با دوتصور درست کنيم، يعن راه ارايه مدهيم بر

اينه مولا در مقام تصور بتواند، هم امر و هم قصد الامر را تصور کند.

مثل مرحوم شيخ انصاري و مرحوم آخوند خراسان(قدس سرهما) در مقام بستن اين راهند و ميخواهند بويند: در مقام تصور
هم مولا نمتواند، قصد الامر را جزء تصور خودش قرار دهد و ما مگوييم: طبق بيان امام(ره) امان دارد.

به نظر مرسد اين جواب امام(ره) جواب تام باشد، ولو اينه اگر کتاب مناهج را ببينيد، ايشان اين تفي را نفرمودهاند که:
بعض از ادله استحاله ذات، مربوط به مقام تصور است و  بعض هم مربوط به مقام. بين اين مراحل اربعه؛ تصور، جعل،

فعليت و امتثال تفي نفرمودهاند، لن اين قسمت از جواب، به درد اين قسمت مخورد.

مسئله تصور خيل مهم نيست، اصلا شايد کلمات قائلين به استحاله، خيل ظهور روشن ندارد در اين که بويند: استحالهي
ذاتيه در مقام تصور وجود دارد.

استحاله ذات در مرحله جعل و انشاء

آنچه که کلمات قائلين به استحاله در آن، ظهور دارد مرحله جعل و انشاء است که گفتهاند: مولا در مقام جعل، اگر بخواهد
بويد: ‐تا حالا مگفتيم: اگر بخواهدتصور کند، حالا مگوييم: در مقام جعل مولا اگر بخواهد بويد‐ «صل بقصد هذه الامر»،

اين محال است.

در اينجا مرحوم آخوند(ره)(در کفايه) عبارت دارند که متاسفانه دير آن را توضيح ندادهاند و آن اين است که «لاستحاله اخذ ما
لا ياد يتات الا من قبل الامر»، محال است آنچه را که نمآيد الا از ناحيه امر اخذ کنيم، «بشء ف متعلق ذل الامر»، آن را در

متعلق امر اخذ کنيم، يعن قصد الامري که به برکت امر مآيد.

زمان مخاطب در عالم متواند قصد الامر کند که امر محقق شده باشد. قصد الامري که به برکت امر بخواهد محقق شود،
مرحوم آخوند(ره) فرمودهاند: اخذش در متعلق، شرطا او  شطرا چه بنحو شرطيت و چه بنحو جزئيت محال است. اما دير براي

استحاله توضيح ندادهاند که چرا مولا اگر بخواهد در مقام جعل و انشاء بفرمايد: «صل بقصد هذه الامر»، اين محال است؟

وجه براي استحاله

براي محال بودن وجوه گفته شده است؛ ي از مهمترين و بهترين وجوه که براي محال بودن گفته شده، اين است که نسبت
حم به موضوع، از قبيل نسبت عرض به معروض در توينيات است.

در توينيات نسبت که بين عرض و معروض وجود دارد اين است که عرض رتبةً موخر و معروض رتبةً مقدم است. الان
ديواري که سفيد مشود، اين ديوار معروض و سفيدي مشود عارض بر آن، لذا اين سفيدي که عارض ديوار مشود، رتبهاش

از خود ديوار متاخر است، ولو در وجود خارج باهم در ي زمان موجود شده باشند.

گفتهاند: نسبت احام به متعلقات، همين نسبت عرض بمعروض است، يعن حم رتبتا متاخر و متعلق رتبتا متقدم است. حال



اگر قصد الامر را جزء متعلق قرار دهيم، آنچه که «فرض متقدما صار متاخرا» و آنچه که «فرض متاخرا صار متقدما». اگر
قصد الامر را جز متعلق قرار داديد، گفتيم که: رتبهي متعلق، مقدم بر رتبه حم است. اگر در متعلق قصد الامر را داخل دانستيم،

پس قصد الامر رتبةً متقدم بر خود امر مشود.

در حال که اگر بخواهيم امر را متوجه کنيم، امر عارض بر متعلق مشود که قبلا قصد الامر در آن اخذ شده است و در نتيجه
امر که «فرض متاخرا» بايد متقدم باشد و «ما فرض متاخرا صار متقدما». چون وقت مخواهيم قصد الامر کنيم، اين امري را

که متاخر از متعلق است، بايد قبل و در رتبه متقدم خود اين امر تصور کنيم.

بعض هم از راه شبهه دور وارد شده گفتهاند: اينجا امر توقف دارد بر قصد الامر، قصد الامر هم توقف دارد بر امر، پس مستلزم
دور مشود.

اين خلاصه استحالهي ذات در مورد فرض مقام جعل و انشاء است که عرض کردم در عبارت آخوند(ره) اصل مسئله استحاله
ذکر شده، اما دير علت را توضيح نفرمودهاند.

روي اين استدلال فر بفرماييد، جواب را مشهور داده و جوي از قسمت هاي جواب ايشان اب را هم مرحوم اصفهان(ره)
دادهاند، ي جواب هم امام(ره) داده است که چه بسا بعضبا جواب مشهور سازگاري داشته باشد. روي جواب اين استدلال فر

بفرماييد تا فردا انشاله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


