
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بعد از اينه معناي تعبدي وتوصل روشن شد و اصطلاحات که در فقه و اصول، مربوط به تعبدي و توصل است بيان کرديم،
مرحوم آخوند(ره)(در کفايه) عبارت داشتهاند که، مورد اشال مرحوم محقق اصفهان(ره)(در حاشيه کفايه) قرارگرفته است.

ببينيم اشال ايشان آيا بر مرحوم آخوند(ره) وارد است يا نه؟

اشالات از محقق اصفهان(ره) بر عبارت آخوند(ره)

مرحوم آخوند(ره)(در کفايه) وقت که توصل و تعبدي را معنا کرده فرمودهاند: «الوجوب التوصل ما کان الغرض منه
يحصل...»، وجوب توصل آن است که، بدون اينه ملف قصد قربت را بياورد، غرض از آن وجوب حاصل م‌شود، اما

وجوب تعبدي آن است که، غرض از آن وجوب، بدون قصد قربت محقق نمشود.

اشال اول محقق اصفهان(ره)

مرحوم محقق اصفهان(ره)( نهايه الدرايه، جلد 1، صفحه 320) دو اشال بر مرحوم آخوند(ره) وارد کرده فرموده‌اند که: تعبدي
و توصل از اقسام  واجب است، يعن واجب، يا تعبدي است و يا توصل و از اقسام وجوب نيست. به عبارت اخري آخوند(ره)

بين تقسيم وجوب و واجب خلط کردهاند.

بين توصل و تعبدي از نظر غرض در وجوب هيچ فرق وجود ندارد. همان غرض که در وجوب توصل موجود است، در
وجوب تعبدي هم موجود است، براي اين که در وجوب توصل و تعبدي، غرض عبارت از اين است که، ملف فعل را در عالم
خارج ايجاد کند، يعن غرض مولا، ايجاد داع در ملف، براي تحقق فعل در عالم خارج است. پس همان غرض که در واجب

توصل از وجوبش هست، همان غرض در واجب تعبدي هم از وجوبش هست.

و غرض از واجب، در واجب تعبدي فرق موجود است. مثلا در صلاه، مولا غرض بله بين غرض از واجب، در واجب توصل
از اين صلاه دارد که، بدون تحقق قصد قربت، آن غرض محقق نمشود. اما در غسل ميت غرض وجود دارد که، بدون تحقق

قصد قربت هم محقق مشود.

بنابراين اشال اول که مرحوم محقق اصفهان(ره) بر مرحوم آخوند(ره) کرده اين است که، ظاهر عبارت شما اين است که،
و وجوب تعبدي ي که غرض از وجوب در وجوب توصل و تعبدي بودن، مربوط به غرض از وجوب است، در حال توصل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


است و هيچ فرق ندارد.

در حقيقت مرحوم اصفهان(ره) فرمودهاند: مرحوم آخوند(ره) بين وجوب توصل و واجب توصل خلط کرده، در حال که
توصل و تعبدي از اقسام واجب است و ربط به وجوب ندارد.

اشال دوم مرحوم اصفهان(ره)

اشال دوم مرحوم اصفهان(ره) اين است که فرمودهاند: ما بعد از اين مسئله مخواهيم اين را عنوان کنيم که، اگر ش کنيم
که، فعل تعبدي است يا توصل، آيا اصاله الاطلاق ما را به تعبديت ميرساند يا به توصليت؟ در آنجا هم بحث از اطلاق ماده را

مطرح مشود و ماده هم صلاه است.

آن وقت اشال که به آخوند(ره) کردهاند اين است که، چرا بحث تعبدي و توصل را در ضمن مباحث هيئت مطرح فرمودهايد؟
بحث ما در اينجا «ما يتعلق بصيغه الامر» است و قبلا بحث از ماده امر تمام شد. بحث توصل وتعبدي را هم از راه اطلاق ماده

درست مکنيم، پس چه ارتباط به بحث صيغه دارد؟

نقد و بررس اشالات مرحوم اصفهان(ره)

جواب بعض از بزرگان بر اشال اول اصفهان(ره)

بعض از بزرگان در جواب از اشال اول مرحوم اصفهان(ره) فرمودهاند که: آنچه غرض از واجب هست، لا محال غرض از
وجوب هم هست، امان ندارد که چيزي غرض از واجب باشد، اما غرض از وجوب نباشد و در نتيجه شما(مرحوم محقق

اصفهان(ره)) هم قبول داريد که، غرض از واجب توصل با غرض از واجب تعبدي فرق مکند و بيان کرديم که، غرض در
واجب، ملازم با غرض در وجوب است، يعن نمشود چيزي غرض در واجب باشد، اما غرض در وجوب نباشد.

نقد و بررس اين جواب توسط استاد محترم

به نظر ما اين جواب، جواب درست نيست، اشال اصفهان(ره) در اين است که مسئله توصليت و تعبديت از اقسام واجب
است. اصلا وقت مخواهيم تقسيم کنيم نمگوييم: «الوجوب اما توصل و اما تعبدي»، مگوييم: «الواجب اما توصل و اما

تعبدي».

در حال که مرحوم آخوند(ره) تعريف را طوري تعريف مطرح کرده که، توصل و تعبدي از اقسام  وجوب به حساب آمده است.

مرحوم آخوند(ره) در تعريف فرموده: توصل به آن وجوب مگويند که: غرض از آن وجوب، بدون قصد قربت حاصل مشود،
اما تعبدي به آن وجوب مگويند که: غرض از آن وجوب، بدون قصد قربت حاصل نمشود.

بنابراين اشال مرحوم اصفهان(ره) بر مرحوم آخوند(ره) به نظر مرسد، اشال تام است و اين اشال بر عبارت مرحوم
آخوند(ره) در کفايه وارد است.



سوال:...؟
پاسخ استاد: وجوب از واجب گرفته نمشود، بله وجوب تعلق به واجب پيدا مکند، يعن حم داريم بنام «اقيموا الصلاة»

گويند. در حج، يشود و به آن واجب ماست که، در خارج انجام م شود، اما واجب آن صلاتکه، از آن وجوب استفاده م
وجوب داريم و ي واجب. مگويند: وجوب حج مشروط به استطاعت است، اما واجب، همان حج است که، در عالم خارج

انجام  مشود.

اگر مرحوم اصفهان(ره) مقصودش از اشال اين است که، ظاهر عبارت آخوند(ره) اين است که، توصل وتعبدي از اقسام
وجوب است، در حال که واقعا از اقسام واجب است، اين اشال بر عبارت مرحوم آخوند وارد است و با آن جواب که از

بعض از بزرگان عرض کرديم، نمشود اين اشال را حل کرد.

جواب استاد محترم از اشال دوم مرحوم اصفهان(ره)

اما اشال دوم مرحوم اصفهان(ره) انصافا وارد نيست، مرحوم محقق اصفهان(ره) در اشال دوم به آخوند(ره) فرمودهاند که:
شما بعدا مسئلهي ش در تعبدي و توصل را مطرح مکنيد و از راه اطلاق ماده، يعن اطلاق خود صلاه، براي حل مسئله وارد

مشويد. پس بحث روي ماده است، چرا اين را در ضمن مباحث صيغه مطرح کردهايد؟

جواب اين اشال خيل روشن است، گويا بر مرحوم اصفهان(ره) بين صيغه و هيئت خلط شده است، ما بعد از اينه بحث از
ماده امر را تمام کرديم، رسيديم به بحث صيغه امر که، صيغه امر دو قسمت دارد؛ ي هيئت و ديري ماده که، ممن است به

اطلاق هيئت تمس کنيم يا به اطلاق ماده که هر دو داخل در بحث صيغه امر است.

سوال:...؟
پاسخ استاد: صيغه امر دو قسمت دارد، ي قسمت ازش تعبير مينيم به هيئت و ي قسمت ماده يعن ماده و هيئت هردو جزء

مباحث صيغه امر هستند.

امان اخذ قصد امر و اطاعت در متعلق امر

بحث ديري که مرحوم آخوند(ره) مطرح کرده و بحث بسيار مهم هم هست اين است که، اخذ سائر شرايط و قيود در مامور به
و متعلق امان دارد و شارع متواند بفرمايد: «صل مع الطهاره، صل ف الوقت»، اما آيا اخذ قصد امر و اطاعت در متعلق امر

امان دارد يا نه؟

به عبارت اخري گفتهاند: ي از وجوه قصد قربت قصد امر است، انسان وقت مخواهد قصد تقرب ال المولا پيدا کند، قصد
امر مکند. آيا خود مولا وقت که مخواهد امر به صلاه کند، متواند قصد امر را، جزء متعلق قرار دهد يا نه؟

در اينجا مشهور قائلاند به اينه، اخذ قصد امر در متعلق امان ندارد و در مقابل مشهور، بعض از بزرگان، از جمله امام(ره)
قائلاند به اينه، اخذ قصد امر در متعلق  امان دارد.

محل بحث در اين است که، کس که مخواهد امر کند به صلاه، صلاه داراي قيود و شرايط و اجزائ است که، آمر آن قيود و
شرايط را متواند بيان کند، بويد: صلات که رکوع داشته باشد، سجده داشته باشد، درش نيت خالص باشد که، اين را هم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


متواند بيان کند. اما آيا شارع متواند بفرمايد: «صل بقصد الامر»، صل بقصد همين امري که به اين صلاه مکنم؟

شقوق مستفاد از کلمات بزرگان در اين مسئله

اينجا مقداري بحث در کلمات بزرگان مخلوط شده و کلمات بزرگان مقداري مشوش است. براي اينه خوب اين بحث روشن
ان ندارد؛ بعضکه گفتهاند: اخذ قصد امر در متعلق ام شود، بايد بحث را در چهار قسمت عنوان کنيم. به عبارت اخري آنهاي

در مرحله تصور آمر گفتهاند: امان ندارد، بعض در مرحله جعل و انشاء، بعض در مرحله فعليت و بعض هم در مرحله
امتثال.

وقت ادلهي اينها بر امتناع را بررس مکنيم، بعض از ادلهي اينها دليل بر امتناع در مرحله تصور آمر است، بعض دليل بر
امتناع در مرحله انشاء است، بعض مربوط به مرحله فعليت و بعض هم مربوط به مرحله امتثال ملف در عالم خارج است.

اين ي تشقيق است که بايد در مسئله داشته باشيم.

از آن طرف بعض از ادلهاي که اينها براي استحاله اقامه کردهاند، دلالت بر استحاله و امتناع ذات دارد، يعن م‌گويند: اين
مسلتزم دور است، مستلزم تقدم ش عل نفسه است، که از دليلشان، امتناع  ذات استفاده مشود و از بعض از کلمات اينها

هم، امتناع بالغير استفاده مشود، يعن مولا متواند بويد: «صل بقصد الامر»، اما ملف در عالم خارج، قدرت بر امتثال
چنين تليف ندارد.

از ادلهاي که بر استحاله اقامه شده، مربوط به تصور آمر است، بعض پس اين دو جهت بايد مد نظرمان باشد که؛ اولا بعض
ادله، امتناع ذات هم مربوط به امتثال است و ثانيا روشن باشد که، از بعض مربوط به فعليت و بعض مربوط به جعل، بعض

استفاده مشود و از بعض هم امتناع بالغير.

اينها را بايد ي ي بيان کنيم که، هر کدام از اين دليلها قابل جواب نبود، به اين نتيجه مرسيم که، اخذ قصد امر در متعلق،
براي مولا ممن نيست و بعدا که وارد بحث ش در تعبدي وتوصل مشويم، نمتوانيم بوييم: مولا متوانست قصد قربت را

ذکر کند، اما ذکر نرد، چون در اينجا مخواهيم اثبات کنيم که، مولا برايش امان نداشته است.

اما اگر اثبات کرديم که، تمامل ا اين ادله باطست، آن وقت نتيجه مگيريم که، اخذ قصد امر در متعلق امان دارد و بعدا در
بحث ش در تعبدي و توصل، ميوييم: شارع برايش امان داشت اين عمل واجب را به قصد قربت مقيد کند، ‐مراد همان 

قصد امر است‐ اما مقيد نرده، پس توصليت را نتيجه مگيريم.

استحاله اخذ قصد امر مربوط به مرحله تصور آمر

حال که چارچوب بحث روشن شد، مآييم سراغ اولين دليل که، براي استحاله اقامه شده است که، دلالت بر امتناع ذات دارد و
مربوط به مرحله تصور آمر است و ربط به مراحل دير ندارد.

اين دليل، خلاصهاش اين است که، مستدل مگويد: امر ي از افعال اختياريه آمر است، يعن همانطوري که آمر داراي افعال
از افعال اختياريه آمر، همين امر است و اين فعل اختياري داراي متعلق است که، امر به ي اختياريه متعدد است، ي

شءتعلق پيدا مکند، لذا از افعال اختياريه تعلقيه مشود.



در افعال اختياريه تعلقيه، قبل از آن که فاعل، فعل را انجام دهد، بايد آنچه را که به اين فعل تعلق دارد تصور کند. مگوييم: امر
ي فعل اختياري، از افعال اختياريه تعلقيه است، يعن متعلق دارد و امر به صلاه شما تعلق پيدا مکند.

اگر در اين صلات، قصد همين امر را به عنوان قيد قرار دهيد، لازمه اش اين است که، قبل از آن که آمر امر کند، امر را تصور
عل لازمهاش اين است  که، تقدم الش کند و قبل از آن که امر وجود داشته باشد و وجوب پيدا کند، فرض وجودش شود، يعن

نفسه شود که، در رتبه سابق بر امر، خود امر باشد، چون گفتيم: امر از افعال اختياريه تعلقيه است، پس بايد متعلقش را تصور
کرده و بعد امر کند، تا متعلق را تصور نند، نمتواند امر کند. در متعلق هم قصد امر موجود است، پس بايد اول، امر را تصور

کند تا بعد بتواند امر کند.

ش نفسه» است که، موقوف و موقوف عليه ي عل کند بر تصور امر و اين دور است، «توقف الشپس امر توقف پيدا م
مشود و هرجا موقوف و موقوف عليه ي ش شد، عنوان دور پيدا مکند.

اين خلاصه بيان اول که، نتيجهاش امتناع ذات است و در مرحله تصور آمر است.

نقد و بررس اين استدلال

مرحوم مشين(ره)(در حاشيه کفايه) از اين استدلال، جواب داده فرمودهاند: امر متوقف است بر متعلق و در متعلق هم قصد
امر هست، پس اين امر ها دوتا امر است.

مرحوم مشين(ره) فرمودهاند: اين امرها غير از يدير هستند و اگر موقوف و موقوف عليه، با يدير تغاير پيدا کردند، اشال
دور بر طرف ميشود، براي اين که امر؛ به صلاه به قصد امر تعلق پيدا مکند. آن قصد امر يعن قصد طبيعت امر و اين امر

يعن شخص امر، يعن اين امر خاص که آمر ميخواهد کند.

شخص اين امر، به صلاه بقصد امر تعلق پيدا مکند، منتها قصد امر يعن قصد طببيع امر و نه شخص اين امر. بنابراين اين
امر با آن امر، موقوف و موقوف عليه نيست و بينشان تغاير به وجود مآيد. لذا مشل دور به اين نحو حل مشود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


