
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۱۷ دی ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 59 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بیان دیدگاه مرحوم نائین

مرحوم محقق نائین (اعل اله مقامه الشریف) ابتدا جمع عرف را در نص و ظاهر (نصوصیت) و اظهر و ظاهر (اظهریت)
منحصر و در ادامه برای نصوصیت پنج مورد را بیان مکنند.

مورد اول: اگر احد الدلیلین علاوه بر خاص بودن، دلالت و سند قطع داشت بر عام ورود دارد و اگر فقط دلالتش قطع و
سندش ظن بود، بر عام حومت دارد. ما قبلا بحث عام و خاص را مفصل بیان کردیم و نیاز به بازگشت مجدد به آن مباحث

نیست[1].[2]

مورد دوم: اگر احد الدلیلین در مقام تخاطب قدر متیقن داشت، سبب نص شدن این دلیل مشود. در توضیح مگویند گرچه ما
با مرحوم آخوند در انعقاد اطلاق در مقام تخاطب با وجود قدر متقین اختلاف داریم (آخوند مفرماید قدر متیقن در مقام

تخاطب مانع از اطلاق است اما ایشان مفرماید قدر متیقن در مقام تخاطب مانع انعقاد اطلاق نیست) اما این مسئله وجود دارد
که قدر متیقن دلیل را نسبت به خود نص مکند.

مثلا اگر مولا از ی طرف گفت اکرم العلما و از طرف دیر گفت لا ترم الفساق (نسبت عام و خاص من وجه) و لولا الدلیل
بین متلم و مخاطب این قدر متیقن وجود دارد که مولا نسبت به عالم فاسق شدید البغض و الراهة است و اسم عالم فاسق را

نمشود جلویش آورد، هر چند معنای لا ترم الفساق عالم فاسق نیست یعن مانعیت برای اطلاق وجود دارد اما نسبت به آن
نصوصیت دارد و در نتیجه بر اکرم العلما(اعم از عادل و فاسق) مقدّم مشود.[3]

دیدگاه مرحوم امام در نقد دیدگاه مرحوم نائین

امام (رضوان اله تعال علیه) سه اشال به مرحوم نائین دارند.

در اشال اول مفرماید قدر متیقن در صورت عنوان نصوصیت پیدا مکند که مسئله انصراف در کار باشد مثلا اگر لا ترم
کند. بعبارةرد عنوان نص را پیدا نمشود اما اگر انصراف پیدا نالفساق انصراف به این مورد قدر متیقن پیدا کرد نص م

اُخری لا ترم الفساق زمان به سبب دلالت نصوصیت (نص و ظاهر از اوصاف دلالت است) دارد که انصراف به اکرام عالم
فاسق داشته باشد؛ و اگر انصراف پیدا کرد تعارض وجود ندارد چون از قبیل عام و خاص مطلق مشوند یعن دلیل که

مگوید اکرم العلما مثل این است که از اول بوید لا ترم العالم الفاسق.[4]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس اشال مرحوم امام

در مقام اشال به مرحوم امام مگوئیم دلیل مطلق افرادی دارد؛ مثلا وقت مگوید اکرم العالم، هر چند قدر متیقن آن فقیه
است اما عالم مصادیق دیری مانند فیلسوف، عالم به علم جفر و... هم دارد. کس نمگوید چون قدر متیقن از عالم، فقیه است

پس انصراف به آن پیدا مکند. انصراف و قدر متیقن ارتباط به یدیر ندارد کما اینکه در مثال صل ف الحمام مرحوم امام
فرمود چون اصل جواز قدر متیقن در این مثال است، پس نسبت به آن نص است.

خلاصه اینکه متوان گفت هر دلیل نسبت به قدر متیقنش نص است ولو انصراف به آن نداشته باشد چون انصراف دو طرف
دارد؛ ی طرف مگوید این لفظ بر فلان مطلب دلالت دارد و طرف دیر مگوید بر غیر این دلالت ندارد. در مانحن فیه هم

مگوییم قدر متیقن اکرم العالم عالم فقیه است و نص در آن دارد اما چون لفظ را به غیر فقیه برنمگرداند مگوئیم انصراف
معنا ندارد. به بیان دیر هر چند عالم نسبت به قدر متیقنش(عالم فقیه) نص است اما سبب نمشود عالم به غیر فقیه برگردانده

شود.

بازگشت به بیان دیدگاه مرحوم امام در نقد دیدگاه مرحوم نائین

در اشال دوم گویا به اشال که به جواب اول کردیم توجه داشتهاند لذا مفرمایند سلمنا در نص بودنِ دلیل برای قدر متیقن
نیاز به انصراف نداشته باشیم و قدر میتقن مطلقا موجب این است که دلیل نسبت به او نص باشد اما اشال دیر این است که
چرا فقط قدر متیقن در مقام تخاطب را شرط برای نص بودن ذکر کردید در حالکه بین قدر متیقن در مقام تخاطب، قدر متیقن

من حیث الوجود، قدر متیقن من حیث الاستمال فرق وجود ندارد.[5]

مرحوم محقق عراق در حاشیه فوائد الاصول هم این اشال بر مرحوم نائین دارند و مفرماید قدر متیقن عقل مثل قدر متیقن
در مقام تخاطب است و لفظ در آن عنوان نص را پیدا مکند. مثلا بوئیم حرمت اکرام فاسق به این ملاک است که عقل

مگوید فاسق کس است که با خدا مخالفت کرده و اگر فاسق را اکرام کردی با خدا مخالفت کردی.[6]

به نظر ما این اشال وارد است و در نص بودن فرق بین مقام تخاطب یا غیر مقام تخاطب وجود ندارد.

در اشال سوم امام مفرماید این اشال، عمده ایراد ما بر مرحوم نائین است. مراد نائین از قدر متیقن یا علم به تعلق حم
بدون وجود ش و شبهه است که در این صورت با علم به حرمت اکرام عالم فاسق انصراف به وجود مآید و خودش قرینه

برای تصرف در اکرم العلماء مشود یعن ش نداریم که ظهور اکرم العلما شامل عالم فاسق نمشود.

اما اگر برخلاف صورت اول که علم به حرمت اکرام عالم فاسق داشتیم گفتیم مراد از قدر متیقن تقدیراً و تعلیقاً است یعن اگر لا
ترم الفساق شامل فساق جاهل شد قطعاً شامل فساق عالم هم مشود. در این صورت نصوصیت و انصراف کنار مرود و
برای اکرم العلماء و لاترم الفساق ظهور در حرمت اکرام عالم فاسق باق مماند و در نتیجه فقط متوانیم بوئیم بین این دو

فرد تفی وجود ندارد یعن اگر اکرام جاهل فاسق حرام است، اکرام عالم فاسق هم حرام است.[7]

در فوائد مگوید ما مدانیم بغض مولا را نسبت به عالم فاسق، نه اینه لا ترم یقیناً شامل عالم فاسق شده و نسبت به او نص
باشد، ی وقت هست که شما همین اشال که آقایان هم کردند، مولا مگوید اکرم العلما، اگر علم دارید به اینه مولا عالم

فاسق را اراده نرده، خود همین علم مخصص است، موجب انصراف این مشود، آنچه نائین در فوائد گفت علم نبود، مگوید
نائین در علم به تخصیص یا اینه علم به اینه حم حرمت شامل اوست، ی قدر متیقن است که ما مگوئیم مولا نسبت به



عالم فاسق بغض دارد، اما حالا اکرامش را حرام کرد، اینه مگوئیم علم داریم یعن علم داریم که حرام کرده، آنچه نائین آنجا
آورده یعن علم به بغض مولا داریم، بین علم به بغض و علم به حرمت خیل فرق وجود دارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ در عام و خاص این اختلاف وجود دارد که تقدیم خاص بر عام من حیث إنه خاص است یا من حیث إنه اظهر و یا من
حیث إنه ناص. روشن است که اگر خاص دلالتش قطع باشد از موارد تعارض خارج م¬شود. کسان که تقدیم خاص بر عام
را از باب نص یا اظهر بودن م¬دانند مگویند باید موارد مورد بررس قرار بیرد و ببینیم در کدام خاص اظهر یا نص است و

آن¬را مقدم کنیم. به نظر ما خاص من حیث إنه خاص عرفاً قرینیت برای تصرف در عام دارد در نتیجه اظهریت و نص بودن
دخل در تقدیم ندارد یعن عرف مگوید اگر عام و خاص، ولو در ظهور با هم مساوی باشند، خاص من حیث إنه خاص قرینه

برای تصرف در عام است.
[2] ـ «فمن الموارد الّت تندرج ف النصوصیة: ما إذا كان أحد الدلیلین أخص من الآخر و كان نصا ف مدلوله قطع الدلالة،

فانّه یوجب التصرف ف العام ورودا أو حومة، عل التفصیل المتقدّم.» فوائد الاصول، ج‏4، ص: 728.
[3] ـ «و منها: ما إذا كان لأحد الدلیلین قدر متیقّن ف مقام التخاطب [1] فانّ القدر المتیقّن ف مقام التخاطب و إن كان لا ینفع
مبحث المطلق و المقید‐ إ المقید‐ كما تقدّم تفصیله ف حدّ یوجب انصراف المطلق إل مقام تقیید الإطلاق ما لم یصل إل ف

أنّ وجود القدر المتیقّن ینفع ف مقام رفع التعارض عن الدلیلین، فانّ الدلیل یون كالنص ف القدر المتیقّن، فیصلح لأن یون
قرینة عل التصرف ف الدلیل الآخر، مثلا لو كان مفاد أحد الدلیلین وجوب إكرام العلماء، و كان مفاد الآخر حرمة إكرام الفساق،
و علم من حال الآمر أنّه یبغض العالم الفاسق و یرهه أشدّ كراهة من الفاسق الغیر العالم، فالعالم الفاسق متیقّن الاندراج ف عموم
قوله: «لا ترم الفساق» و یون بمنزلة التصریح بحرمة إكرام العالم الفاسق، فلا بدّ من تخصیص قوله: «لا ترم العلماء» بما عدا

الفساق منهم.» فوائد الاصول، ج‏4، ص: 728.
[4] ـ «و یرد علیه: أو: أنّ القدر المتیقّن الذی یوجب أن یون الدلیل نصاً بالنسبة إلیه هو ما یوجب الانصراف، و لیس له

فردان، فرد موجب للانصراف، و فرد غیر موجب له و مع وجود الانصراف لا تعارض بین الدلیلین أصً، بل یصیران من قبیل
العام و الخاص المطلق الذی عرفت «2» أنّه لا یصدق علیهما عنوان التعارض أصً.» معتمد الأصول، ج‏2، ص: 344.

[5] ـ «و ثانیاً: أنّه عل تقدیر تسلیم كون القدر المتیقّن مطلقاً موجباً لصیرورة الدلیل نصاً بالنسبة إلیه نقول: تخصیص ذلك
بخصوص ما إذا كان هنا قدر متیقّن ف مقام التخاطب لا وجه له، فإنّ النصوصیة عل تقدیرها ثابتة بالنسبة إل مطلق القدر

المتیقّن، سواء كان ف مقام التخاطب أو ف غیر هذا المقام.» معتمد الأصول، ج‏2، ص: 344.
[6] ـ «أقول: ف النصوصیة لا یحتاج إل كونه قدرا متیقنا ف التخاطب، بل لو كان متیقنا عقلا یف ف عدم قابلیة التصرف
فیه، لأنه ینته إل استیعاب التخصیص المستهجن دون غیره، فانه یصیر حینئذ هذا المقدار متیقن الإرادة من اللفظ، بحیث لا

یبق مجال التصرف فیه، فقهرا یتصرف ف غیره. و الظاهر ان ما ذكر من المثال أیضا یساعد ما ذكرنا بناء عل معلومیة حاله
بالقرائن الخارجیة، بلا كون هذا المقدار من القرائن الحافة باللام المنشأ لاستفادة هذا المقدار من اللفظ بالنصوصیة، كما لا

یخف.» فوائد الاصول، ج‏4، ص: 728.
[7] ـ «و ثالثا‐ و هو العمدة ف الجواب‐: أنّ المراد بالقدر المتیقّن إن كان هو المقدار الذی علم حمه بحیث لم ین ف الحم
م الإكرام، فمع وجود هذا العلم یتحقّق الانصراف بالنسبة إلالمثال أنّ العالم الفاسق محر علم ف ًالمتعلّق به ریب و لا شبهة، مث
وجوب إكرام العلماء عموماً، فإنّه مع العلم بعدم وجوب إكرام العالم الفاسق بل حرمته كیف یبق بظاهره عل الدلیل الآخر الدال

شكّ ف مقدار دلالة ذلك الدلیل و إن كان ظاهره العموم؟ و إن كان المراد به أنّ ذلك المقدار متیقّن عل تقدیر ثبوت الحم بالنسبة
إل غیره، مثً لو كان الجاهل الفاسق محرم الإكرام لان العالم الفاسق كذلك قطعاً بحیث كان المعلوم هو الملازمة بین الأمرین،

بل ثبوت الحم ف القدر المتیقّن بطریق أول، فمن المعلوم أنّ ذلك لا یوجب كون الدلیل الظاهر ف حرمة إكرام مطلق الفساق
نصاً بالنسبة إل العالم الفاسق، بل غایته عدم إمان التفیك و إدراج مورد الاجتماع ف الدلیل الآخر، و أما تقدیمه عل ذلك

الدلیل فلا، فلم لا یعمل معهما معاملة المتعارضین؟ و بعبارة اخرى: اللازم مما ذكر عدم جواز تقدیم الدلیل الآخر عل هذا الدلیل،



لاستلزام التقدیم الانفاك الذی یون معلوم الخلاف، و أما لزوم تقدیم هذا الدلیل و الحم بحرمة إكرام جمیع الفساق لأجل ما ذكر
فلا دلیل علیه، بل یمن معهما معاملة المتعارضین، لأنّها أیضاً لا یوجب الانفاك، فتدبر جیداً.» معتمد الأصول، ج‏2، ص: 344 و

.345


