
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۱۵ دی ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دیدگاه مرحوم آخوند در حاشیه رسائل

مرحوم آخوند (قدس سره) در مورد قاعده جمع تحقیق در حاشیه رسائل و کفایه دارند که برای تمیل مطلب باید بیان شود.

در حاشیه رسائل مفرماید در دو ظاهری که با یدیر تناف مکنند تحقیق این است که باید قائل به تفصیل شد به این بیان که
در بعض از موارد جمع و در بعض از موارد طرح تعین دارد؛ در نتیجه به نحو کل نمتوانیم بوئیم الجمع مهما امن أول من

الطرح.

اما جمع در جای تعین دارد که اگر دو ظاهر را از ظهور بدویشان به معنای دیری برگردانیم، بین این دو معنا تناف ایجاد نشود
و عرف در حمل دو ظاهر بر دو معنای جدید متحیر نماند. در ادامه مفرماید بروز ش در مورد اراده متلم نسبت به ظاهر
متعارضین، مسبب از ش در سند طرف مقابل است چون اگر سند دیری صادر نشده باشد به همین ظاهر اخذ مکنیم و

ماند و اجمالآید که عرف نسبت به آن متحیر نمبوجود م از دو ظاهر رفع ید کردیم هم معنای آید؛ لذا وقتتعارض پیش نم
در آن نمبیند و هم متعبد به صدور دو دلیل شدهایم. به بیان دیر آخوند مفرماید اگر جمع بین دو دلیل به نحوی باشد که منجر

به اجمال و تحیر عرف نشود، جمع تعین دارد. اما طرح در جای تعین دارد که اگر از ظهور دو دلیل رفع ید کردیم و دو ظاهر
دیر را به میدان آوردیم، اجمال به وجود آید.

در مقام تمثیل برای فرض اول مگویند وقت بین معنایِ حقیق دو ظاهر تعارض بوجود آمد و هر کدام أقرب المجازات دارند و
ما لفظ را حمل بر اقرب المجازات کنیم اجمال به وجود نمآید لذا جمع تعین دارد. اما اگر رفع ید از ظهور هر دو کردیم و دو

معنای دیر را به میدان آوردیم و مستلزم اجمال شد، باید ی را طرح کرده و دیری را اخذ کنیم.[1]

دیدگاه مرحوم آخوند در کفایة الاصول

مرحوم آخوند در کفایه مگوید اولا برای قاعده جمع دلیل نداریم مر در مواردی که نظر عرف مساعد بر آن جمع باشد و ثانیاً
در هر جمع طرح وجود دارد در حالکه شما مگوئید الجمع خیر من الطرح؛ در هر جمع فرض این است که دو سند(اصالة
الصدور) و دو ظاهر(اصالة الظهور) داریم پس برای جمع یا مجبوریم از ی ظاهر و یا از دو ظاهر رفع ید کنیم و آن را از دست

ها، جمع عرفوئیم مراد جمعفرماید چارهای نداریم جز اینکه بها هم مبتلا به طرح هستید. در انتها مبدهیم لذا شما جمع
است یعن اگر جمع عرف امان داشت اولویت تَعین نسبت به طرح دارد.[2]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس دیدگاه مرحوم آخوند

اولین نته در مورد کلام مرحوم آخوند این است که غیر از این مورد من به یاد ندارم تحقیق ارائه شده توسط ایشان در حاشیه
رسائل چیزی متفاوت با کفایه باشد. این کاری تحقیق است که باید انجام شود و دید آیا تمام موارد حاشیه رسائل با کفایه

سازگاری دارد یا خیر؟ البته امان دارد این مورد را هم بتوان با تلف به حاشیه رسائل برگرداند ول آنچه ظاهر است نات در
این دو متن وجود دارد که در دیری نیست.

اما نسبت به کلام ایشان در حاشیه رسائل مگوئیم شما در جای که عرف متحیر نمماند و جمع منجر به اجمال نمشود قائل
به جمع و در جای که عرف متحیر مماند و جمع منجر به اجمال مشود قائل به طرح شدهاید که این مطلب در نهایت به جمع

عرف مرسد؛ در حالکه جمعها مگویند ما دو دلیل را حت اگر جمع عرف هم نبود و حت الامان باید تأویل ببریم و اگر
ممن نشد در انتها به سراغ اخبار علاجیه مرویم؛ به بیان دیر ظاهر کلام شما اشاره به تفصیل در قاعده جمع دارد در

حالکه حرف شما پذیرش بعض از کلام جمعها و تفصیل در مسئله نیست.

اشال دیر این است که تحیر و عدم تحیر عرف از ی طرف و بروز و عدم بروز اجمال دو معیار جداگانه هستند به این بیان
که وقت پای عرف به میان آمد دیر معنا ندارد مسئله اجمال را مطرح کنید و بالعس. بله اگر از ابتدا مگفتند اگر مراد

جمعها جمع عرف است قبول مکنیم و اگر نیست قبول نمکنیم، مطلب روشن بود.

اما اینکه ایشان در کفایه گفتند بعید نیست مراد جمعها جمع عرف باشد و هر جمع مبتلا به طرح است، به نظر ما کلام
خوب است چون دیر نه نیاز به این تفصیل که در کجا جمع و در کجا طرح تعین دارد نیست و نه ارجح بودن جمع نسبت به
طرح ثابت مشود. ضمن اینکه ایشان در رد ادله قاعده جمع، متعرض ادلهی مذکور توسط مرحوم شیخ نشدند و گویا بطلان

ادلهی قاعده جمع نزد مرحوم آخوند خیل روشن بودهاست.

دیدگاه مرحوم نائین

مرحوم نائین مفرماید مراد از امان در قاعده جمع، امان عقل و تأویلات بعیده از اذهان عرف نیست چون در اینصورت
موردی پیدا نمشود که به هیچ وجه توجیه نشود در نتیجه موردی برای تعارض باق نمماند و باب تعارض بسته مشود؛

ضمن اینکه با حمل بر امان عقل باید اخبار مرجحات یا کنار بذاریم و یا حمل بر فرد نادر(دو دلیل از حیث سند و دلالت
برابر و هر دو در دلالت نص باشند) کنیم. پس باید این امان را حمل بر امان عرف کنیم. ایشان در ادامه سه چیز را در مقابل

جمع عرف قرار مدهند و مگویند به هیچ کدام از اینها در بحث تعارض اعتنا نمشود:

الف‐ جمع تبرع: جمع که عرف آنرا نمپذیرد.

ب‐ قرینیت اظهر برای رفع ید از ظاهر در جای که مورد پذیرش عرف نباشد پس اگر عرف آنرا پذیرفت مورد قبول است.

ج‐ جمع که در بحث تعارض احوال مطرح است: ملاکات مثل شیوع، غلبه، کثرت استعمال در تعارض اعتبار ندارد مثلا
بوئیم اگر امر دائر بین معنای حقیق و مجازی شد حمل بر کدامی اولویت دارد در تعارض سودی ندارد.

ایشان مفرماید جمع عرف دو مصداق دارد 1) نص و ظاهر که نص قرینه برای تصرف در ظاهر است 2) اظهر و ظاهر در
جای که اظهر قرینیت برای تصرف در ظاهر داشته باشد؛ ول در مواردی که اظهر عرفاً نمتواند قرینه باشد جمع عرف صادق



نیست.[3]

جمعبندی بحث

ولو مرحوم شیخ در انتهای عبارتشان و مرحوم آخوند در کفایه مفرماید بعید نیست مراد جمعها از جمع، جمع عرف باشد
ول به نظر ما این مسئله خیل بعید است و با عبارات جمعها سازگاری ندارد چون مگویند دو روایت را به هر گونه که قابل

جمع است، جمع کنید ولو عرف نپذیرد.

ثانیاً بر فرض جمع عرف را اراده کنند، جمع عرف نیاز به ادله مذکور ندارد چون جمع عرف یعن ما یقبله العرف و لذا مگوئیم
سازگاری ندارد چون عرف وقت ها با جمع عرفر ادلهی قاعده جمعشود؛ به بیان دیم شود اما جمع عرفاعمال دلیلین نم

اظهر را قرینه برای تصرف در ظاهر قرار مدهد کاری به اعمال دلیلین ندارد بله مگوید این قرینه بر آن است.

نته دیر اشال است که به کلام مرحوم نائین داریم. ایشان جمع عرف را مقابل جمع تبرع، اظهر و ظاهر اگر قرینه نباشد و
تعارض الاحوال قرار داد در حالکه قسم دوم و سوم از مصادیق جمع تبرع است؛ یعن مثلا اگر جای اظهر قرینه برای

شود. به نظر ما جمع عرفم به جمع تبرع نتهتصرف در ظاهر نباشد و شما بخواهید به وسیله اظهر تصرف در ظاهر کنید م
فقط در مقابل جمع تبرع(جمع که شاهد ندارد) قرار مگیرد.

مطلب دیر انحصار جمع عرف در نص و ظاهر و اظهر و ظاهر توسط مرحوم نائین است. به نظر ما اولا جمع عرف در غیر
این دو مورد هم صادق است یعن اگر موردی باشد که نص و ظاهر یا اظهر و ظاهر نبود و عرف از راه بین اینها جمع کرد،
این جمع تبرع نیست؛ مثلا اگر بین دو روایت به سبب وجود روایت دیر، جمع کرد باید بوئیم این جمع جمع عرف است.

ثانیاً به نظر ما در این دو مورد اطلاق جمع عرف صحیح نیست چون در جمع بین اینها کاری به عرف نداریم یعن نص قرینه
برای تصرف در ظاهر واقع مشود و قبلا هم گفتیم اگر عرف در رأیت اسداً یرم، یرم را قرینه قرار داد از او قبول مشود.

ثالثاً سلمنا فقط این دو مورد از موارد جمع عرف باشد، چرا فقط اکتفا به این دو مورد مکنید؟ جمع عرف جمع است که
عرف آنرا م پسندد و برایش شاهد باشد در نتیجه جمع که شاهد نداشته باشد مورد پذیرش عرف نیست و جمع تبرع است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «التّحقیق حسب ما یساعد علیه النّظر الدّقیق انّ الظّاهرین المتنافیین لیسا عل نهج واحد، بل عل قسمین: أحدهما: ما
یتعین فیه الجمع، و هو كل مورد كان لهما بعد فرض الجمع بینهما ف كلام واحد ظهوران آخران لا تناف بینهما، بحیث یتعین

معناه الحقیق مثلا أقرب المجازات إل لون هناك لالحمل علیهما عرفا، حیث ما تعذّر الأخذ بالظّهور البدوی لهما بأن ی
المتعذر و لم ین بینهما تناف، و الضابط ما إذا لم ین العرف متحیرا ف تعیین المراد بعدم «1» لزوم صرفهما عن ظهورهما
البدوی لتعین ما یصرف كل واحد إلیه ضدّهم، و ذلك فانّه لا ینبغ الریب ف انّ الشّك ف إرادة ظهور كل ف مثله مسبب عن

الشّك ف سند الآخر، لما عرفت من انّ كلا منهما موجب لصرف الآخر عرفا، فلا یزاحم دلیل التّعبد بسندهما بدلیل التّعبد
بظهورهما، و لا یلزم منه لغو بمنع منه لذلك أیضا، لما عرفت من عدم لزوم الإجمال من الصرف. ثانیهما: ما یتعین فیه الطّرح بلا

إشال و هو كل مورد یوجب صرفهما لإجماله لعدم ما یعین ما ینصرفان إلیه، و ذلك لأنّ الجمع و ان كان قرینة ف مثله أیضا
للصرف، إلا انّه لا معن للتّعبد بهما ف مقام الطّریقیة بعد إجمالها، و لا دلیل عل التّعبد بأحدهما لا تعیینا و لا تخییرا، مع قطع

النّظر عن الأخبار «2» العلاجیة، كما هو المفروض، و اما الأخذ بأحدهما لا عل التّعیین و بلا عنوان و ان كان هو قضیة البرهان
كما سیتّضح عن قریب إن شاء اله، إلا انّه أیضا طرح بالمعن المقابل للأخذ بهما أو بأحدهما ف خصوص المؤدى.» درر الفوائد

ف الحاشیة عل الفرائد، الحاشیةالجدیدة، ص: 435.
[2] ـ «هذا هو قضیة القاعدة ف تعارض الأمارات لا الجمع بینها بالتصرف ف أحد المتعارضین أو ف كلیهما كما هو قضیة ما



یتراءى مما قیل من أن الجمع مهما أمن أول من الطرح إذ لا دلیل علیه فیما لا یساعد علیه العرف مما كان المجموع أو أحدهما
قرینة عرفیة عل التصرف ف أحدهما بعینه أو فیهما كما عرفته ف الصور السابقة مع أن ف الجمع كذلك أیضا طرحا للأمارة أو

الأمارتین ضرورة سقوط أصالة الظهور ف أحدهما أو كلیهما معه و قد عرفت أن التعارض بین الظهورین فیما كان سندیهما
قطعیین و ف السندین إذا كانا ظنیین و قد عرفت أن قضیة التعارض إنما هو سقوط المتعارضین ف خصوص كل ما یؤدیان إلیه
من الحمین لا بقاؤهما عل الحجیة بما یتصرف فیهما أو ف أحدهما أو بقاء سندیهما علیها كذلك بلا دلیل یساعد علیه من عقل أو

نقل فلا یبعد أن یون المراد من إمان الجمع هو إمانه عرفا و لا ینافیه الحم بأنه أول مع لزومه حینئذ و تعینه فإن أولویته من
قبیل الأولویة ف أول الأرحام و علیه لا إشال فیه و لا كلام.» كفایة الأصول ( طبع آل البیت )، ص: 441.

[3] ـ «و المراد من «الإمان» ف قولهم: «الجمع بین الدلیلین مهما أمن أول من الطرح» لیس هو الإمان العقل، فانّه ما من
دلیلین متعارضین إ و یمن الجمع بینهما عقلا، فینسدّ باب التعارض، بل المراد من «الإمان» هو الإمان العرف عل وجه لا

یوجب الجمع بین الدلیلین خروج اللام عن قانون المحاورات العرفیة، فلا بدّ ف الجمع بین الدلیلین من أن یون أحدهما واجدا
لمزیة تون قرینة عرفیة عل التصرف ف الآخر.» فوائد الاصول، ج‏4، ص: 726 و 727.


