
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۴ دی ۱۳۹۷

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 42 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در این بحث از محقق عراق(قدس سره) نقل کردیم که فرمود: اگر ی امتثال متوقف بر ی ضرر مال باشد اینجا قاعده
«لاضرر» نمتواند آن وجوب و آن تلیف را بردارد. در ادامه به تبیین دیدگاه سایر فقیهان خواهیم پرداخت.

دیدگاه شیخ انصاری در جریان «لاضرر» در امور مال

شیخ انصاری(قدس سره) در بحث خیار غبن در این که آیا معیار در غبن ضرر مال است یا ضرر حال؟ بحث «لاضرر» را
مطرح مکند. ضرر مال یعن این معامله را ف نفسه با قطع نظر از حال بایع و حال مشتری ملاحظه کرده (یعن کاری نداشته

باشید چه کس خریده و چه کس فروخته) و بوئیم این عوض و این معوض اگر در این غبن و ضرری بود اینجا خیار غبن
مآید. ضرر حال یعن به لحاظ حال متبایعین، ممن است ی معامله برای ی مشتری حالش طوری باشد که نسبت به او

عرفاً مغبون صدق کند، ول ی مشتری که خیل پولدار است بر او عنوان غبن صدق نند.

بنابراین شیخ انصاری(قدس سره) ضرر مال را مپذیرد و بعد مفرماید: «و یمن ایضاً أن یلتزم بالضرر المال ف مقام
الیف اگر انجام یرر بالنص بل لعدم کونه ضرراً بملاحظة ما بازائه من الاجر»؛ در باب تالض لیف لا لتخصیص عموم نفالت

تلیف مستلزم ضرر مال باشد باید بوئیم این ضرر مال را باید متحمل بشود، البته معنایش این نیست که ما عموم «لاضرر»
را اینجا تخصیص بزنیم (یعن بوئیم عموم «لاضرر» تخصیص بخورد)، «بل لعدم کونه ضرراً بملاحظة ما بإزائه من الاجر»؛ بر

این ضرر مال با ملاحظه و نسبت به اجر اخروی، ضرر صدق نمکند.

در ادامه اشاره مکنند به همان روایت که قبلا در باب آب وضو خواندیم و آنجا داشت «و ما یسوؤن بذل مال کثیر» (که سه
نسخه در آنجا بود) که از این ذیل استفاده مشود (مخصوصاً اگر گفتیم «ما یشتری به» باشد؛ چون گفتیم «یشتری» غلط است

«ما یشتری به مال کثیر») مال دنیوی که مدهد در مقابل، آنچه خریده مشود (یعن اجر اخروی) بسیار زیاد است.[1]

بنابراین معلوم مشود مرحوم شیخ این تعلیل ذیل روایت را قبول کرده و شیخ(قدس سره) روی این تعلیل مگوید: اگر امتثال
متوقف بر ی مال باشد اینجا باید متحمل آن مال بشوی. باز شیخ انصاری(قدس سره) مفرماید: «نعم، لو کان الضرر مجحفاً
بالملف»؛ اگر این ضرر به حدّ اجحاف برسد و عنوان حرج شد، در این صورت «انتف بادلة نف الحرج لا لدلیل نف الضرر،

فنف الضرر المال ف التالیف لا یون إلا إذا کان تحمله حرجیاً»21].

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ضرر مال عبادت ویند اگر در یخواهند بنتیجه آن که این دسته از فقها همانند شیخ انصاری و سید یزدی(قدس سرهم) م
وجود داشت، قاعده «لاضرر» نمآید آن تلیف و آن وجوب را بردارد.

ارزیاب شیخ انصاری(قدس سره)

اشال اول

در باب عبادات ندارد (هر چند در باب معاملات زیاد به «لاضرر» تمس اگر از اول گفتیم «لاضرر» کاری به ضرر مال
مشود مثل خیار غبن که دلیل مهم بر وجود خیار همین «لاضرر» است)، در این صورت اگر ی عبادت متوقف بر ی ضرر

مال شد «لاضرر» آن تلیف را برنمدارد همانگونه که دیدگاه شیخ انصاری، مرحوم آقاضیاء و محقق خوانساری(قدس
سرهم) همین مباشد.

در اینجا ی بحث این است که طبق این فرمایش مرحوم شیخ بوئیم چون خدا اجر مدهد و در نتیجه ضرر مال را باید انسان
متحمل بشود، به نظر مرسد اگر ذیل روایت چنین تعلیل را دارد، این تعلیل ی تعلیل نیست که فقیه بتواند به آن استناد کند؛

زیرا بحث ضرر دنیوی را اصلا نباید با ضرر یا اجر اخروی مقایسه کنیم. این ذیل روایت که امام(عليه السلام) مفرماید من این
کار را مکنم برای این که اجر زیادی نصیب من مشود، اما نمتوان گفت که در فقه در همه موارد همه انسانها باید این کار
وئیم واجب است این پول را بدهبدهد برای این که دو رکعت نماز بخواند ما باید ب پول باید ی انسان نند. حال اگر یرا ب

تا دو رکعت نماز بخوان؟! چرا «لاضرر» این ضرر مال را نیاید بردارد؟

بنابراین نخستین نته آن است که این سخن (یعن «لعدم صدق الضرر») سخن صحیح نیست و در اینجا مسلّماً ضرر موجود
است، منته ذیل این روایت مگوید این ضرر با اجر اخروی جبران مشود، اما معلوم نیست که بتوان در استنادات و فتاوا به

ذیل این روایت استناد کنیم. شاید بست به اشخاص دارد، ی کس مگوید من مخواهم اینقدر پول بدهم اما اجر اخرویام از
بین نرود.

به بیان دیر عبارت «و ما یشتری به مال کثیر»، بعید نیست که ظهور در این داشته باشد که خوب است این کار انجام بشود، نه
این که حتماً لازم است این کار انجام بشود. این استدلال و تعلیل مفید لزوم این کار نیست، بله مفید حسن این کار است.

بنابراین ما از تعلیل لزوم چنین عمل را (که بوئیم در تمام موارد دیر باید سریان پیدا کند) استفاده نمکنیم و اگر چنین باشد
باید بوئیم در باب وضوی ضرری چون زحمت زیاد و مشقّت داشته و اجر زیاد دارد، پس وجوب ضرری هم درست باشد و

حال آن که فقیه این حرف را نمزند.

اشال دوم

 شیخ انصاری(قدس سره) مگوید در امور مال ضرر صدق نمکند و حال آن که مسلماً ضرر صدق مکند. مثلا شخص که
باید نصف یا ثلث حقوق خود را برای نماز خواندن بدهد این مسلم ضرر برایش صدق مکند.

اشال سوم

ی وقت مگوئیم «لاضرر» بر ادله اولیه حومت دارد؛ یعن در ادله اولیه ی حم وجود دارد و ی موضوع، نسبت به حم
اگر ی وجوب ضرر جان و بدن بر انسان داشته باشد «لاضرر» مسلماً آن را برمدارد، مثلا اگر روزه ضرر نفس دارد



برمدارد. نسبت به موضوعات مثل استطاعت (چون شرط برای تلیف است و تمام شرایط تلیف، جزء موضوع تلیف است)،
اگر شارع بوید من حج مخواهم که استطاعت دارد، خود استطاعت را نیز شارع شرط کرده، بعد هم مفرماید: «لاضرر» و

این استطاعت اگر مستلزم ضرر شد (مثل این که باید پول بسیار زیادی بیش از متعارف بپردازیم تا بتوانیم به حج برویم)، این
موضوع محقق نشده و برداشته مشود.

به بیان دیر، بین ما نحن فیه و بین این که ی امتثال متوقف بر ضرر مال باشد فرق وجود دارد. ممن است بوئیم اگر در
هم دارد باید این کار را کرد، ول بدهیم تا بتوانیم نماز بخوانیم، ضرر مال کس به ی پول جا برای خواندن نماز باید ی ی

در اینجا موضوع دست خود شارع است؛ چرا که شارع مگوید موضوع وجوب حج، استطاعت است، بعد «لاضرر» مگوید:
«لا ضرر و لا ضرار ف الاسلام»، یعن «لا ف الاحام و لا ف الموضوعات» و استطاعت ی موضوع شرع است که خود

شارع آن را مطرح کرده و مگوید استطاعت زاد و راحله است. از این رو همانگونه که «لاضرر» بر خود احام مقدّم است،
بر موضوعات احام (یعن موضوعات شرعیه) نیز مقدم است.

به بیان سوم، ی وقت مگوئیم موضوعش استطاعت عرف است؛ یعن عرف مگوید کس که باید دو برابر پول بدهد برای حج
مستطیع است، در این صورت شارع نمتواند استطاعت عرف را با «لاضرر» بردارد؛ چون ی اصل کل داریم که در

«لاضرر»، «لاحرج» یا «رفع عن امت» در صورت رفع صورت مگیرد که وضعش هم به ید شارع باشد.

بر این اساس، ی از ثمرات مهم بین استطاعت عرفیه و استطاعت شرعیه در اینجا ظاهر مشود. اگر گفتیم استطاعت در باب
حج شرع است (یعن شارع هم مگوید زاد و راحله)، وقت شارع مگوید: «لاضرر»، این «لاضرر» همان طور که حم

ضرری را برمدارد (یعن همانگونه که طبق نظر مشهور «لاضرر» مگوید در اسلام حم ضرری نداریم)، نسبت به
موضوعات شرعیه نیز جاری مشود و شارع مگوید من این استطاعت شرع را بر شما گفتم، در صورت که ضرر نباشد

نسبت به آن هم «لاضرر» رافعیت دارد.

بله اگر استطاعت، استطاعت عرفیه شد، «لاضرر» نمتواند استطاعت عرفیه را بردارد؛ چون در استطاعت عرفیه وضعش به ید
عرف است و عرف مگوید این مستطیع است یا نیست؟ شارع نمتواند در این موضوع عرف تصرف کند نظیر آن که عرف

مگوید کس فقیر است، اگر ما هم گفتیم فقر عنوان عرف دارد، شارع نمتواند در آن تصرف کند، بله شارع متواند بوید
من معنای فقیر شرع خاص قائل مشوم و آن معنای فقیر شرع را کم و زیاد مکنم.

نتیجه آن که «لاضرر» ضرر را مطلقا نف مکند؛ چه حم ضرری و چه موضوع ضرری، منته موضوع شرع ضرری، اما
اگر موضوع موضوع عرف شد، «لاضرر» در آنجا جریان پیدا نمکند. بنابراین اگر گفتیم «لاضرر» هم حم شرع ضرری را
برمدارد (یعن مگوید وجوب که مستلزم ضرر باشد نداریم) و هم موضوع ضرری را برمدارد، در این صورت مگوید اگر

استطاعت شرع ضرری شد آن منف است؛ یعن آن استطاعت در حقیقت استطاعت نیست.

بدینسان، «لاضرر» در ما نحن فیه جریان داشته و نتیجه این مشود که اگر گفتیم استطاعت ی استطاعت شرعیه است و
مستلزم ضرر شد، بودن آن استطاعت مثل نبودن آن است، اما اگر استطاعت را عرف بدانیم (که والد معظَّم(قدس سره)

استطاعت در آیه را عرف مدانست)، در این صورت استطاعت عرف با ضرر منافات ندارد؛ زیرا عرف مگوید: هر چند
ضرری هم باشد شما مستطیع هستید، شارع هم مگوید هر جا مگوئید عرف مستطیع است من مگویم حج واجب است،

لین اگر استطاعت در آیه را عرف دانسته، اما در روایات شرع بدانیم، نتیجه آن است که مراد شارع استطاعت شرع است
که در این صورت نیز اگر مستلزم ضرر باشد، با «لاضرر» برداشته مشود.



به عنوان نمونه، شارع نمتواند از بیع ربوی نف بیعیت کرده و بوید بیع ربوی اصلا بیع نیست، بله بیع است ول بیع باطل
است؛ زیرا اگر معامله نباشد اصلا موضوع برای ربا پیدا نمشود. در اینجا نیز شارع مگوید این استطاعت عرفیه اگر هست

وجوب هست، «لاضرر» چه چیز را مخواهد بردارد؟ وجوب که ضرری نیست، بله آنچه ضرری است موضوع است.

به بیان دیر دو مرحله در اینجا وجود دارد: ی مرحله حم است و ی مرحله موضوع، ی وقت مگوئیم در خود این حم
ضرر وجود دارد، مثلا حم به لزوم معامله در معامله غبنیه ضرری است که در این صورت «لاضرر و لا ضرار» جریان داشته
و مگوئید: «الحم بلزوم المعاملة الغرریة او الغبنیة ضرر» و حم از این برداشته مشود، پس در معامله غبنیه لزوم نیست و

خیار وجود دارد و آن هم خیار غبنیه.

اما در ما نحن فیه مگوئیم «لاضرر» کاری به حم ندارد؛ زیرا وجوب حج ضرری نیست، بله این استطاعت است که با ضرر
حاصل مشود و استطاعت موضوع است، اگر این استطاعت را عرفیه گرفتیم، در استطاعت عرفیه مگوییم عرف مگوید هر

چند ضرر هم باشد شما مستطیع هستید، ول اگر استطاعت را شرعیه گرفتیم شارع مگوید من در صورت تو را مستطیع
.دانم که ضرر نباشد، اما اگر ضرر بود تو شرعاً مستطیع نیستم

مثلا ،موضوع شرع داریم و ی یا عقل موضوع عرف الیف دو نوع است: یته شایان ذکر آن است که موضوعات تن
ملّف قادر، موضوع عرف است، عرف مگوید باید قادر باشد، ول الآن اگر گفتیم شارع گفته باید ملف عالم باشد و اگر علم
نداشته باشد تلیف ندارد، «رفع ما لا یعلمون» این موضوع را برداشته و مگوید: کس که علم ندارد اصلا ملف نیست، در ما

نحن فیه هم مگوئیم کس که ضرر متوجه اوست، اصلا مستطیع نیست.

جمعبندی

هدف از طرح این بحث (که آیا «لاضرر» در اینجا جریان دارد یا نه؟) آن است که مرحوم عراق مگوید: «لم یلتزم بذل أحدٌ»؛
یعن کس ملتزم به این نشده که اگر استطاعت متوقف بر مال کثیر شد مشود ضرری و «لاضرر» این موضوع را برداشته و

در نتیجه حج واجب نباشد، اشال ما این است که چرا نمتواند بردارد؟! مر نه آن است که «لاضرر»، منحصر به حم نبوده
و موضوع را هم مگیرد، آن هم موضوع که رفع و وضعش به ید شارع باشد؟! پس اگر در ی موضوع ضرر شد، «لاضرر»
مگوید آن موضوع کالعدم است. نظیر این مطلب که مرحوم آقاضیاء در بحث «لاضرر» در شرح تبصرة المتعلمین دارد نظیر

آن را نیز در اینجا دارد[3] (البته در این بحث مقداری باید احتیاط کرد؛ چرا که بزرگان مثل شیخ انصاری(قدس سره)، مرحوم
آقاضیا، مرحوم خوانساری، مگویند: «لاضرر» در چنین مواردی جریان ندارد و «لاحرج» را جاری مدانند).

اشال چهارم

اشال دیر آن است که چه فرق بین «لاحرج» و «لاضرر» است، شما مگوئید اگر همین استطاعت به حدّ حرج رسید اینجا
وجوب نیست، بین «لاحرج» و «لاضرر» در ما نحن فیه فرق نیست. بله، اگر «لاضرر» را مثل امام خمین(قدس سره)

حومت بدانید درست است، ول وقت مگوئید لسان «لاضرر» و لسان «لاحرج» ی است، در این صورت فارق چیست؟

ممن است گفته شود عموم «لاضرر» اینقدر تخصیص خورده که باید در موردی به آن عمل بشود که فقها به آن عمل کردند. ما
در قواعد فقه چنین مسئلهای را داریم، مثلا در باب قاعده قرعه هم بعض همین حرف را مزنند و مگویند قاعده قرعه اینقدر
تخصیص خورده که در نتیجه برای ما قاعدهگری ندارد. در هر موردی که اصحاب به آن عمل کردند ما هم در همان مورد عمل

مکنیم. اگر آمدند بین لاضرر و لا حرج این فرق را گذاشتند، در این صورت این فرق درست است.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «و الأظهر اعتبار الضرر المال؛ لأنّه ضرر ف نفسه من غیر مدخلیة لحال الشخص. و تحمله ف بعض المقامات كالتیمم
إنّما خرج بالنص؛ و لذا أجاب ف المعتبر عن الشافع المنر لوجوب الوضوء ف الفرض المذكور‐: بأنّ الضرر لا یعتبر مع

معارضة النص. و یمن أیضاً أن یلتزم الضرر المال ف مقام التلیف، لا لتخصیص عموم نف الضرر بالنص، بل لعدم كونه
ضرراً بملاحظة ما بإزائه من الأجر، كما یشیر إلیه قوله علیه السلام بعد شرائه صلوات اله علیه ماء وضوئه بأضعاف قیمته: «إنّ

ما یشترى به مال كثیر». كتاب الماسب (للشیخ الأنصاری، ط ‐ الحدیثة)؛ ج5، ص: 171.
[2] ـ همان.

[3] ـ «و من المعلوم أنّ الغرض من البلیة مطلق الضرر الوارد من قبله و لو مالا، فلا قصور ف الروایات ف شمولها للضرر
المال. و بذلك لا یختص مثل هذا الحم‐ ف ارتفاعه‐ بالضرر المال الثیر، بل یعم الضرر المال و لو یسیرا ما لم ینته إل حد

عدم جبر عموم نف یدع التشبث بعموم لا ضرر، ك حینئذ‐ إل نفیه‐ للضرر المال الندرة الملحقة بالعدم. فلا یحتاج ف
الضرر المال ف نف التالیف، كیف و لازمة جواز ارتاب كل محرم بمحض العلم بترتب ضرر مال یتحمل عادة، بنحو لا مشقة
و لا حرج ف ارتابه، و لا أظن التزامه من أحد. نعم یمن أن یقال: إنّ العناوین المأخوذة ف النصوص السابقة آبیة عن الشمول
منه ف المال الضرر، حت دعوى جبر فتاویهم لعموم نف البین إ ف ابه، فلا تبقارت غیر البالغ حد الحرج ف للضرر المال

خصوص المقام، و إن لم یلتزموا به ف غیر مقام.» شرح تبصرة المتعلمین (للآغا ضیاء)؛ ج4، ص: 453.


