
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آيات معاد 3 »

در تاریخ ۰۴ دی ۱۳۹۷

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 16 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس آیه شریفه « و انَّ جهنَّم لَموعدُهم اجمعين» در مسئله صراط

پنجمین آیه، از آیات که باید مورد بحث قرار بدهیم، آیه شریفه 43 از سوره مبارکه حجر است؛ «و انَّ جهنَّم لَموعدُهم اجمعين» و
در آیات پیشین آن خداوند داستان شیطان و اینه چرا سجده نرده را بیان مکند و سپس مفرماید؛ «قال فَاخْرج منْها فَانَّكَ
رجيم»، «و انَّ علَيكَ اللعنَةَ ال‏ يوم الدِّين»، «قال ربِ فَانْظرن‏ ال‏ يوم يبعثُونَ»، «قال فَانَّكَ من الْمنْظَرين»، «ال‏ يوم الْوقْتِ

الْمعلُوم»، «قال ربِ بِما اغْويتَن‏ زَيِنَن لَهم ف ارضِ و غْوِينَّهم اجمعين»، شیطان مگوید من تمام بندگان تو را گمراه مکنم
[1]،«الْغاوين نكَ معاتَّب نم لالْطانٌ اس هِملَيلَكَ ع سبادي لَينَّ عا» ،«تَقيمسم َلراطٌ عهذا ص قال» ،«خْلَصينالْم منْهكَ مبادع لاا»

در این آیه شریفه، خداوند تبارک و تعال در خطاب به شیطان مفرماید؛ «تو سلطان و سلطنت بر عباد من نداری مر آن
گمراهان که تو را تبعیت کرده باشند» از آیه استفاده مشود؛ انسان مسیر سلطان و سلطنت شیطان بر خودش را، به اختیار
خودش فراهم مکند، زیرا شیطان ابتداء بر انسان سلطنت ندارد، انسان وقت به شیطان پاسخ مثبت داد و از او پیروی کرد؛

گناه اول، گناه دوم را انجام داد، در این هنام با این تبعیت، تحت سلطان و سلطنت شیطان قرار مگیرد. سپس خداوند در آیه
.«عينمجا مدُهعولَم نَّمهنَّ جا فرمایند؛ «و43 م

احتمالات موجود در مرجع ضمیر «لموعدهم»

دو احتمال داده مشود؛

1) ضمیر به «من اتبع من الغاوین» بازگشت م‌کند، پس بوییم جهنم «موعد» تابعین شیطان است، ظهور اول آیه شریفه
محل وعدهگاه (ان استیریم که اینجا اسم مان بحالا موعد را اسم زمان یا م) ،فرماید؛ جهنمنیز همین است، خدا م

کسان است که از توی شیطان تبعیت کردهان؛ «إن عبادی لیس ل علیهم سلطانٌ إلا من اتبع من الغاوین»، «و إن جهنم
لموعدهم» یعن «موعد» کسان است که از تو پیروی کردهاند جهنم است.

2) از آنجا که در آیه پیشین، تعبیر به واژه «إن عبادی» شده؛ یعن تمام بندگان. همچنین در آیه شریفه «و ان جهنم لموعدهم
اجمعین»، تعبیر به «اجمعین» شده، پس بوئیم خدا مفرماید؛ جهنم «موعد» همه بندگان است. در نتیجه طبق این احتمال،

وِزان آیه شریفه مذکور، وِزان آیه «و ان منم الا واردها» خواهد بود که در مباحث گذشته گفتیم «منم» به همه بر مگردد نه به
افراد خاص، در آیه شریفه نیز منظور همه بندگان است. اینه مگوییم وِزان این آیه وِزان آن آیه است یعن همان محتوای که
آن آیه دارد، همان محتوا، همین آیه دارد، نه اینه مقصود این باشد بخواهیم آیه «إن منم إلا واردها» دلیل بر معنای آیه شریفه

«ان جهنم لموعدهم اجمعین» قرار بدهیم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2180
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


تقویت احتمال دوم(تمام بندگان) با روایت وارده در ذیل آیه شریفه

شایان ذکر است که اگر فقط ظاهر آیات ملاحظه شود، در این هنام احتمال اول تقویت مشود؛ یعن جهنم «موعد» تابعین
شیطان است، بعبارت ما باشیم و آیه شریفه، آیه ارتباط به صراط ندارد و ظهور آیه در این است که جهنم «موعد» و وعده گاه

غاوین است، خداوند به اینها وعده داده که اینها را به جهنم مبرد.

منته در ذیل آیه شریفه روایت در تفسیر قم نقل شده که احتمال دوم را تقویت مکند؛

ابو الجارود از امام باقر(علیه السلام) نقل مکند، امام (علیه السلام) مفرمایند؛ ف قَوله انَّ جهنَّم لَموعدُهم اجمعين‏، «فَۇقُوفُهم‏
علَ الصراط.»[2]. برحسب فرمایش حضرت که مفرماید؛ «فوقوفهم عل الصراط»، احتمال دوم تقویت مشود؛ زیرا

«فوقوفهم عل الصراط» اختصاص به غاوین ندارد چون در صراط، غیر غاوین؛ یعن متق نیز هستند.

بله آیه شریفه با قطع نظر از روایت، دلالت بر صراط ندارد، مفرماید؛«جهنم وعدهگاه غاوین» است. اما با ضمیمه روایت که
در مقام تفسیر است نه تأویل، حضرت مخواهد بفرماید؛ «إن جهنم» یعن «صراط جهنم»، مراد صراط جهنم است، نه باطن و

قعر جهنم. در نتیجه صراط نیز اختصاص به گناهاران، مشرکین و کفار پیدا نمکند، صراط جای است که همه در آن وقوف
دارند، همه باید از صراط عبور کنند؛ از متقین، صلحا، انبیاء، اولیاء و ائمه معصومین(علیهم السلام)، (منته نحوهی عبور

متفاوت است، برخ نظیر انبیاء و ائمه معصومین(علیهم السلام) مثل درخشش برق، برخ مثل وزيدنِ باد یا تندباد، بعض هم
مثل شدت دویدن اسب و افرادي نیز پياده به نحوي كه مدوند از پل صراط عبور مكنند و از آنجا که اکثر مردم وقوف دارند
لذا تعبیر به وقوف شده). در نتیجه با کم روایت مذکور، آیه شریفه «ان جهنم لموعدهم اجمعین» به خوب دلالت بر صراط

منماید و به عبارت م خواهیم بوییم «فوقوفهم عل الصراط» معنای آیه شریفه است.

در ضمن کلمه «اجمعین» در آیه شریفه با احتمال دوم سازگاری دارد زیرا اگر مراد، موعدِ خود غاوین بود چه نیازی به واژه
«اجمعین» بود، مگفت؛ تمام گناهاران، پس این تأکید باید نتهای داشته باشد و نتهاش این است؛ ی کس استیحاش و

استبعاد مکند، مگوید از صراط که روی جهنم است، همه حت پیامبران باید عبور کنند! مفرمایند؛ بله همه باید عبور کنند. از
این رو کلمه «اجمعین» مؤید احتمال دوم است؛ همهی بندگان خدا، اعم از غاوین و غیر غاوین، مؤمن و غیر مؤمن، فاسق و
عادل، موعدشان جهنم است لذا نباید ضمیر در «موعدهم» را به «غاوین» در آیه پیشین برگردانیم. در نتیجه وِزان آیه شریفه،

وِزان آیه «إن منم إلا واردها» خواهد بود منته به ضمیمه روایت، زیرا اگر روایت نبود، نمتـوانستیم چنین تفسیری از آیه
شریفه داشته باشیم.

قرینه دوم، کلمه «موعد» در آیه شریفه است؛ وقت خداوند متعال مفرمایند؛ «إن جهنم لموعدهم اجمعین»؛ به معنای این است
که جهنم «موعد» اینها است نه اینه اینها را عذاب مکنیم، نظیر آیه شریفه «إن منم إلا واردها کان عل رب حتماً

مقضیا»، در مباحث گذشته بحث کردهایم که آیه شریفه، دلالت بر این دارد که همه وارد جهنم مشوند و گفتیم نفس این تعبیر
«همه وارد جهنم مشوند»، دلیل بر این نیست که همه عذاب شوند، کیفیت ورود در جهنم را هم ذکر کردیم و گفتیم برای

بعضها، آتش «برداً و سلاما» است، ول عبور مکنند و مبینند که اگر در دنیا در مسیر صحیح نرفته بودند، اگر در مسیر
ایمان و تقوا قرار نداشتهاند، عاقبتشان چه مشد؟ با مشاهده اینها، بهشت برای آنها خیل مهم و لذیذ مشود.

اینه مگوییم صراط ی «موعد» است؛ یعن ی محل است که خداوند وعده داده، نظیر کلمه «مرصاد» در آیه شریفه «إن
رب لبالمرصاد» است آنجا مطرح کردهایم؛ واژه «مرصاد» ظهور در ی مان معین در جهنم دارد که از آن تعبیر به صراط

مشود، امام صادق (علیه السلام) فرمود؛ «المرصاد قنطرة عل الصراط». آن معان که دیران قائل بودهاند؛ مرصاد یعن خدا
در کمینگاه مردم در دنیا و در آخرت است نپذیرفتیم، گفتیم خدا در مرصاد یقعه انسانها را مگیرد و آنجا محل حساب و



کتاب است و نتیجه این شد که در روز قیامت، محل حساب و کتاب در خود صراط است. بدین سان «موعد» قرینه خیل
خوب است که مراد از آیه شریفه، صراط باشد.

شایان ذکر است که واژه «صراط» در روایات و آیات، به تعابیر گوناگون وارده شده؛ «موعد»، «موقف»، «مرصاد»، «میقات»
و حت «مواقیت» یا «مواقف» نیز آمده.

به نظر مرسد دلالت آیه شریفه بر مسئله صراط تمام است بنابراین «إن جهنم لموعدهم»؛ یعن «لموعد العباد اجمعین» همه
سنت و قانون است. در مجموع، روایت قرینه و شاهد بسیار خوب حتماً مقضیا» این ی رب شوند، «کان علوارد جهنم م

است برای اینه آیه شریفه را به صراط معنا کنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ الحجر،43-34.
[2] ـ تفسير القم   ج‏1   376.


