
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

خلاصه اشال مرحوم محقق بروجردي اين شد که، بعد از اينه اثبات کرديم که، صيغه افعل ظهور در وجوب دارد، هر صيغه
افعل قابل حمل بر وجوب نيست، بله صيغه افعل که «صدرت من المولا بعنوان المولويه»، بايد حمل بر وجوب کنيم.

آنوقت فرمودهاند که: اوامري که از پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) صادر شده؛ برخ عنوان مولوي دارد، مثل اوامري
که پيامبر(صل اله عليه و آله و سلم) در باب جهاد فرمودند، يا امري که ايشان در قضيهي ثمرة بن جندب به آن آن انصاري

کردند که درخت ثمره را قلع کند و بيرون بياندازد.

اين اوامري که من جهة السلطنة و الحومة و المولويه هست، حمل بر وجوب مکنيم، اما در اوامري که به عنوان تبليغ و اخبار
از حم خداوند تبارک و تعال هست ‐که اين اوامر فراوان هم هست، بخلاف قسم اول که خيل نادر است‐ عنوان مولويت

نداريم و در نتيجه موضوع حم عقلاء به وجوب منتف مشود.

عقلا که مگويند: صيغه افعل «محمولة عل الوجوب»، در جاي است که «افعل» از طرف مولا و به عنوان مولا صادر شده
باشد. لذا اين قسم دوم مگويند: نمتوانيم اسمش را اوامر مولوي گذاريم، بله عنوان اوامر ارشادي دارد و لذا بايد ببينيم که

مرشد اليه چيست؟

مثلا فرض کنيد که در روايات با صيغه افعل وارد شده که، محرم لباس احرام بپوشد، طواف کند، و جزييات دير، بايد ببينيم از
متعلق امر با قرينه خارج، وجوب را مفهميم يا استحباب و اين تابع مرشد اليه است و به خودي خود حمل بر وجوب

نمشود و در نتيجه مشلهي عظيم را به وجود مآورد.

از اول کتاب طهارت تا آخر کتاب ديات، در اکثر موارد الزام، ‐شايد 98 درصد آن‐ از اوامر است که پيامبر و ائمه(صلوات
اله عليهم اجمعين) به عنوان اخبار «عما حم اله به» عنوان فرمودند.

عرض کرديم که ايشان تشبيه کردهاند به امر مجتهد، فرمودهاند: وقت که ي مرجع تقليد در رسالهاش منويسد، اين عمل واجب
است، يا اين عمل را انجام دهيد، هيچس نمگويد: اين صيغه امر است و صيغه امر دال بر وجوب است، بله مگويند: اين

.است يا استحباب ه، وجوبم الکند و بايد ببينيم که آن حه را استنباط مم المرجع تقليد ح

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين خلاصهي اشال مرحوم محقق بروجردي(ره) بود که عرض کردم و خودشان هم به عنوان «لطيفة دقيقة» عنوان فرمودهاند.

اهميت اين شبهه

پيامبر(صل اله عليه و آله و سلم) که مگويد: اين عمل را انجام دهيد، مثلا مفرمايد: «صلوا»، فرض کنيد در قرآن «اقيموا
الصلاة» نبود، اين را بوييم: مولوي است يا غير مولوي. مولوي نيست چون به عنوان اين که من مولاي شما هستم، صادر

نشده است، بله به عنوان اخبار از آن حم است که، خداوند نسبت به آن صلاة معين فرموده است. لن قرينه داريم که، اين
صلاة وجوب است. پس در نتيجه خود «صلوا» را طبق اين مبناي ايشان نمتوانيم بر وجوب حمل کنيم.

طبق فرمايش ايشان تمام اوامر پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين)، ‐تمام که عرض مکنيم، فقط دو مورد استثنا دارد؛
ي اوامري که مربوط به جهاد است و ي هم اوامر شخصيه خودشان، چون عبيد و اصحاب داشتند و اوامر شخصيهاشان

فقط عنوان مولوي دارد.‐ عنوان ارشادي پيدا م کند.

سوال:...؟
پاسخ استاد: در اينجا اين مولويت به او داده شده و او هم وقت تشخيص مدهد که، اينجا بايد تميز باشد، لذا اين نفر دوم به

کس دستور مدهد که اينجا را تميز کند و لازم نيست که مرض مولا باشد. اگر کس به ديري اختيار داد، مثلا به شما اختيار
دادم که، مدير اينجا باشيد، لذا افرادي که اينجا هستند دستورات شما را اطاعت کنند، يعن ي مولويت بالعرض براي شما

درست کرديم.

ايشان فرموده: اوامري که در باب عبادات يا غيرعبادات وارد شده، يقين داريم که به عنوان مولويت نيست، بله از حم اله
اخبار مکنند و عنوان مخبر و مبلغ را دارند.

سوال:...؟
پاسخ استاد: يعن امام صادق(عليه السلام) که مفرمايد: در حج قربان کنيد، ‐فرض کنيد آيهي قرآن هم نداريم.‐ اينجا مويدي

را براي فرمايش ايشان عرض کنم که، شما قربان را به قصد امر امام صادق(عليه السلام) انجام مدهيد يا به قصد اطاعت
خدا. پس همين مويد اين است که، اين امر ناش از مولويت امام(عليه السلام) نيست.

ي از خصوصيات اوامر مولويه اين است که، مامور وقت مخواهد آن را انجام دهد، بايد به قصد اينه اين امر از مولايش
صادر شده، انجام دهد. شما اين همه جزييات و شرايط را که در حج، خمس، روزه يا زکات است، با اينه مبينش پيامبر بوده
و يا ائمه معصومين(صلوات اله عليهم اجمعين) بوده، به چه نيت انجام مدهيد؟ مگوييد: چون امر امام صادق(عليه السلام)
است، انجام مدهم، امام صادق(عليه السلام) را مخواهيد اطاعت کنيد، يا خدا را؟ روشن است که خدا را مخواهيد اطاعت

کنيد.

سوال:...؟
پاسخ استاد: اگر قرينهاي بر وجوب نبود، از کجا م فهميديد که، اين وجوب است؟ بله اين تابع مرشد اليه است.

اشال مهمش اين است که اين صيغ امر، مثلا وسائل الشيعه را ببينيد، در روايات که صيغه افعل دارد، هر فقيه که به اين
صيغه افعل مرسد، حمل بر وجوب مکند. اما طبق مبناي ايشان، دير قابل حمل بر وجوب نيست.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


به عنوان تشبيه عرض م کنم که، اگر خبر دادم و گفتم قال اله تبارک و تعال: مثلا حج را انجام دهيد. آيا اين که مگويم: قال
اله، آيا بايد از خارج ديد که اين حج که متعلق کلام من است، وجوب است يا استحباب؟ اگر قرينهاي نباشد. شبهه انصافا

شبههي مهم است.

اين بيان روي اين مبناست که، وجوب را از وضع، اطلاق و عقل استفاده نمکنيم، وجوب ي حم عقلاي است. عقلاء اين
حم را در مورد امري م کنند که، از مولا صادر شود، چون وقت حم عقلاء به وجوب را تحليل مکنيم، عقلاء مگويند که:

اگر خواستهاي از مولا براي عبد عنوان شد و عبد دليل نداشت بر اينه، ترک اين عمل مورد رضايت مولاست، عبد بايد عمل را
انجام بدهد. پس موضوع حم عقلا عبارت از امر صادر من المولاست که همان امر مولوي است. اگر شد امر مولوي آنوقت با

اين اشال چه کنيم.

سوال:...؟
پاسخ استاد: اگر بوييد: امر نيست، مشل را حل نمکند و اگر بوييد: امر ارشادي است، مشل را اضافه م کند. شما هر

امري بوييد مولوي نيست، پس ارشادي است.

عرض مکنم که، آنجا که پيامبر(صل اله عليه و آله و سلم) مفرمايد: بايد از اسامه تبعيت کنيد، امر مولوي است. خيل خوب
«و ما ينْطق عن الْهوى‏ انْ هو ا وح يوح». وح اعم از مولويت و غير مولويت است، «اطيعوا اله» هم وح است، اما

حم مولوي نيست.

وجوب را از کجا فهميديم؟ مبنا اين شد که وجوب از افعل به دلالت وضعيه فهميده نمشود. تبادر را کنار بذاريد، تبادر از
کسان بود که، قائل به دلالت وضعيهاند. به دلالت اطلاق و به حم عقل هم فهميده نمشود. بله به حم عقلاست. اصلا شبههي

ايشان روي اين مبناست، والا اگر ي اصول بويد: به نظر من به دلالت وضعيه صيغه افعل، دلالت بر وجوب مکند، دير
اصلا بحث نيست.

قدما اين شبهه در ذهنشان نبوده، چون قدما قائل بودهاند که، هيئت افعل به دلالت وضعيه ظهور در وجوب دارد. اما ايشان،
امام(ره) و همچنين بعض از بزرگان دير، به اين نتيجه رسيدهاند که، تمام اين راهها اشتباه است و وجوب حم است که، به

دلالت حم عقلاء مفهميم. موضوع حم عقلاء هم صدور امر از مولاست.

نقد و بررس اين شبهه

جواب والد بزرگوار ما(حفظه اله) از اين شبهه

در اينجا والد بزرگوار ما(حفظه اله) ‐که از تلامذهي مهم مرحوم محقق بروجردي(ره) بودند و تقريرات صلاة ايشان را در حدود
سن 20 تا 24 سال، در آن زمان نوشتند و حت در آن زمان، خود آقاي بروجردي(ره) آن را ملاحظه فرمودند و با خرج که
خود ايشان دادند، اين کتاب چاپ شد، کتاب مهم هم هست که الان ي از کتب مرجع در مباحث خارج صلاة شده است.‐

در بحث خارج اصولشان از اين شبهه جواب دادند.

نته اول

در جواب از اين شبهه، با اينه ي جواب مفصل ذکر کردند و شايد ي روز درسشان اختصاص پيدا کرده به اين شبهه، اما

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=132
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=53&a=4
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=53&a=3-4


جواب ايشان در دو نته خلاصه مشود؛ نته اول اين که، اوامر مولوي بر دو نوع است؛ ي مولوي بالذات و ي هم مولوي
رش مولوي تبعاست و قسم دي قسمش مولوي اصل بالعرض. به تعبيري که خود ايشان دارند، فرمودند: اوامر مولوي، ي

است.

فرمودند که: اين اوامري که از پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) در احام شرعيه صادر شده، عنوان ارشادي ندارند،
بله عنوان مولوي دارند، منتها مولوي تبع و نه مولوي اصل که، ما از آن تعبير م کنيم به مولوي بالعرض، يعن چون خداوند

تبارک و تعال در دين و احام دين، مولويت را براي اينها بالعرض قرار داده و شاهدش هم، روايات است که در باب تفويض
وارد شده که، در هر حم که ائمه(عليهم السلام) دارند، «بما انهم صاحبان شريعت و بما انهم شارعٌ» بيان کردند.

بنابراين ايشان فرمودند: چرا شما به اينها مگوييد: اوامر ارشاديه. درست است که اينها مولويت بالاصالة ندارند، اما در مقام
بيان حم، با توجه به اين مولويت بالعرض، حم را بيان مکنند. اين مولويت بالعرض را هم خداوند به آنها عنايت فرموده

است. بنابراين احام عنوان ارشادي ندارند.

نته دوم

نته دوم که در حقيقت مويد و ممل نته اول است اين است که فرمودند: مرحوم آقاي بروجردي(ره) در مطلب که در در
مقدمه جامع احاديث شيعه است، ‐نته خيل لطيف است و ما از همان نته براي جواب خود ايشان در اينجا استفاده

مکنيم‐ اشال به اهل سنت کرده و گفتهاند که: شما اهل سنت در کتب صحاحتان، ي روايت از ائمهي معصومين، از امام
باقر، امام صادق، از امام رضا(عليهم السلام) نداريد، شايد تمام صحيح بخاري را زير و روکنيد، از اول تا آخرش، شايد 10 يا

20 روايت از عل بن ابيطالب(عليهما السلام) نداريد.

ايشان به اهل سنت اشال کردهاند که: ائمه ما که شما ش در عدالتشان نداريد و در ثان امام باقر و امام صادق(عليهما
السلام) فرمودند: هر چيزي که روايت مکنيم از پدرمان شنيديم، پدرمان از پدرشان، تا مرسد به اميرالمومنين(عليه السلام) و

او هم از خود پيامبر(صلوات اله عليهم اجمعين).

اين خيل چيز عجيب است که، امام صادق يا امام باقر(عليهما السلام) مفرمايند هر چيزي که ما نقل مکنيم براي شما مردم،
من از پدرم، پدرم از والدش، والدش از پدر، تا اميرالمومنين، او هم از پيامبر(صلوات اله عليهم اجمعين)، پيامبر هم از جبرئيل و

جبرئيل هم از لوح محفوظ نقل کرده است.

آن وقت ايشان فرمودند که: شما لا اقل براي ائمه ما حاضر نيستيد که، به عنوان ي راوي به آنها ناه کنيد. اينها که از خودشان
مطلب نمگويند، چون عدالت اينها را همه اهل سنت قبول دارند. عدالت باقرين يا صادقين(عليهما السلام) را همه قبول دارند.

وقت عدالت را قبول داريد و امام(عليه السلام) هم مفرمايد من به اين سلسله سند روايت را براي شما نقل مکنم، چرا
نمپذيريد؟ در حاليه روايت ابوهريره را مپذيريد که، سندش نسبت به پيامبر مقطوع است و آدم عادل هم نبوده، اما با ائمه ما

اينچنين برخورد مکنيد.

پدر بزرگوار ما(حفظه اله) از اين نته استفاده کرده مفرمايند: پس نتيجه اين مشود که، هر چيزي را که ائمه نقل مکنند، به
عنوان روايت نقل مکنند، پس در حقيقت دارند همان حم اله را به عنوان روايت ذکر مکنند، يعن اينها وجوب را روايت
مکنند. منتها براي روايت وجوب، نمگويند: قال اله تبارک و تعال: اين عمل را مثلا لازم است انجام دهيد، بله از صيغه



افعل استفاده م کنند.

در حقيقت اگر صيغه افعل را به کار مبرند، به عنوان روايت از آن حم لزوم خداوند است و در نتيجه، دير بحث در اينجا
باق نمماند. اين خلاصه ي جواب که ايشان داده است.

نقد و بررس اين جواب

اين جواب به نظر م رسد که قانع کننده نيست، براي اينه تقسيم مولويت، به مولوي اصل و تبع، اين مشل را حل نمکند.
اگر خداوند به ائمه(عليهم السلام) مولويت را بالعرض عنايت فرموده، پس «کل ما بالعرض لابد يرجع ال ما بالذات»، مگوييم:

وقت که عمل را انجام مدهند، اشال مرحوم آقاي بروجردي(ره) اين است که، به عنوان مولويت انجام نمدهند.

بر فرض اينه اين تقسيم هم، در ي جاي در عرف کاراي داشته باشد. پيامبر(صل اله عليه و آله و سلم) در جن وقت که امر
م کند که، بايد از اسامه تبعيت کنيد، آن هم مولويت بالعرض است، اما در اين احام مدانيم ائمه(عليهم السلام) به عنوان

مولويت حم را بيان نم کنند، بله به عنوان اخبار از حم اله است، لذا اشال به قوت خودش باق مماند.

اين جواب ‐شما باز خودتان فر کنيد‐ شايد براي شما قانع کننده باشد، من خدمت ايشان هم بحث کنم و ببينم که اين جواب
و اشال را چطوري حل مکنند.

جواب استاد محترم بر اين شبهه

کنيم. دو نوع اخبار داريم؛ اخباري داريم که از يچيزي به ذهن خود ما رسيده که، اين را عرض کرده و بحث را تمام م ي
حم فعل منجز و مسلم خبر مدهند، اين اخبار عنوان مولويت ندارد، بله عنوان ارشاديت دارد و اشال مرحوم آقاي

بروجردي(ره) در اين نوع از اخبار، تام است.

گاه حم در لوح محفوظ هست و جبرئيل آن را آورده و پيامبر(صل اله عليه و آله و سلم) هم آن حم فعل مسلم را اخبار
مکند، اينجا همهي اين اشالات جريان دارد. مثلا اگر مرجع تقليدي حم کند و من از حم اين مرجع تقليد اخبار کنم، اينجا

اخبار من براي شما ارشاد به حم آن مرجع است و م رود در قانون اوامر ارشاديه.

اما قسم دوم در اخبار داريم که، اخبار از حم انشاي خداوند است که، با بيان ائمه(عليهم السلام) فعليت پيدا مکند. مثلا از
اول که اسلام به وجود آمده، در لوح محفوظ ثبت شده که، خمر حرام است، اما اين حم در لوح محفوظ در مرحله انشاء است
و شايد بوييم: قبل از مرحلهي انشاء است و خداوند لسان پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) را انشاء قرار داده است.

 همهي نقطه خلط براي مرحوم محقق بروجردي(ره) در اينجاست که، خداوند احام دينش را نيامده به صورت مسلم و منجز
فعل بفرمايد که، اين  هزار حم را دارم و ائمه(عليهم السلام) هم اين احام را براي ما اخبار کنند. مثل آن مثال که عرض

کردم.

بله حم به عنوان ملاک يا انشاء در لوح محفوظ هست و مرحلهي فعليت و تنجز، شرطش اين است که در لسان پيامبر يا
ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) باشد، پس اين حم که ائمه(عليهم السلام) بيان مکنند، به عنوان حم خودشان نيست و به



عنوان اخبار از آن حم خداست، اما اخبار از حم خدا که تا زمان که در لوح محفوظ است و به مرحله فعليت نرسيده به درد
ملفين نمخورد.

خداوند لسان پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) را جزء اخير علت تامه براي احام خودش قرار داده است، يعن آنچه
که در لوح محفوظ است، اگر از غير لسان پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) بيان شود، به مرحله فعليت نمرسد اگر از

لسان آنها بيان شد، تازه حم کامل مشود.

پس نتيجه اين شد که، اين اخبار هست، اخبار از حم اله هم هست، اما احام مولويه خدا، جزء اخير علت تامهاش، بيان
پيامبر و ائمه معصومين(صلوات اله عليهم اجمعين) است و لذا نمتوانيم بوييم ارشادي است.

ارشادي شرطش اين است که، مراحل حم کاملا تمام شده باشد و بعد آن را به شما اخبار کنم و خبر من در اين حم هيچ اثري
نداشته باشد، الا اعلام به شما.

اما به نظر مرسد که، در باب اخبار پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين)، بيان اينها موضوعيت دارد، يعن فرض کنيد
اگر کس در زمان پيامبر خواب مديد که، خدا خمر را حرام کرده و مگفت: «الخمر حرام»، اين به درد نمخورد.

اين عنايت است که خداوند، به پيامبر و ائمه(صلوات اله عليهم اجمعين) فرموده و اين عظمت است که، براي اينها قرار داده
که، اول عصمت را به آنها عنايت فرموده که، اينها جزء اخير علت تامه، براي بيان احام خداوند مشوند. پس نتيجه مگيريم،

اينها عنوان مولوي دارند و بايد حمل بر همان حم عقلاء به وجوب شود و اين شبهه با اين بيان حل مشود.

سوال:...؟
پاسخ استاد: اگر پيامبر(صل اله عليه و آله و سلم) فرض کنيد به حم ارشاد کرد، مثلا در جن فرمود: اگر اين کار را انجام

مکنيم که، آيا ح ام مولويت است، اگر شدهيد به مصلحت شماست، فقط مساله ي مصحلت خود مردم، اصل در اح
مولوي است يا ارشادي؟ اصل در احام اين است که مولوي است. لذا اين بيان ما، درست نقطهي مقابل شبههي مرحوم

بروجردي(ره) مشود. اکثر احام مولوي و احام ارشادي خيل کم داريم .

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


