
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۱۲ دی ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 56 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

جمعبندی و خلاصه مباحث گذشته

در بحث قاعده جمع ابتدا ادلهی قائلین به این قاعده را ذكر و مورد مناقشه قرار دادیم. مرحوم شیخ انصاری در ادامه فرمودند
اجماع تمام صحابه از صدر اسلام ال زماننا هذا بر این است كه در خبرین متنافیین رجوع به مرجحات مكنند و قاعدهی جمع

را جاری نمكنند. ادلهای كه شیخ آورده بود را بررس كردیم و نتیجه گرفتیم كه قاعده جمع نه تنها دلیل ندارد بله دلیل بر
خلافش هست.

مقداری كه عرف و عقلا مپذیرند كه از آن تعبیر به جمع عرف مشود را قبول داریم و این مقدار داخل در خبران متعارضان به
نحوی كه تعارضشان تعارض مستقر باشد نیست. بعداً روایات كه در اخبار ترجیح هست كه اگر دو خبر متعارض وارد بشود چه

باید كرد را مطرح مکنیم و مگوئیم مراد از متعارضان، تعارض مستقر است نه تعارض بدوی، لذا قاعده جمع نه تنها دلیل
ندارد بله دلیل برخلافش هست و عمل علما من الصدر إل زماننا هذا برخلافش است. اجماع كه در عوال اللئال ادعا شد را
را شروع كردند كه در این تحقیق مسئله را سه صورت كردند و فرمودند گاه مرحوم شیخ توجیه كردند. شیخ در ادامه تحقیق

جمع به این است كه ما هر دو دلیل را تأویل ببریم. بعد فرمودند این جمع مخالف للدلیل و النص و الاجماع.

صورت دوم در جای بود كه احدهمای معین نیاز به تأویل دارد كه منحصر در نص و ظاهر بود كه این را همه قبول دارند. شیخ
هم این صورت را قبول دارد یعن در باب نص و ظاهر، با نص باید در ظاهر تصرف كنیم.

مورد سوم جای بود كه احدهمای غیر معین را باید تأویل ببریم مثل اظهر و ظاهر یا خود ظاهرین. فرمودند این قسم دو مورد
دارد: یا احدهما مزیت بر دیری دارد یا هر دو مساویاند. در جای كه مزیت دارد فرمودند باید جمع مقبول عند العرف باشد.

اما در جای كه هیچ كدام بر دیری مزیت ندارد نظر نهای شیخ این است كه قاعده جمع را جاری نمكنیم.

در ادامه کلام مرحوم سید در حاشیه بر رسائل را ذکر کردیم که برداشتشان این است كه شیخ مخواهد بفرماید حتّ دلیل كه
برای قاعده جمع در صورت اول امان جریان دارد، در صورت ثالثه جریان ندارد یعن شیخ مخواهد بفرماید اگر ما بر فرض

هم (ولو قبول نردیم) قاعدهی جمع را در صورت اول قبول كنیم در صورت ثالثه كه این دو ظاهر با هم متساویین هستند هیچ
كدام ترجیح بر دیری ندارند به هیچ وجه جریان ندارد و باید مسئله را در اخبار علاجیه ببریم. تا اینجا تحقیق مرحوم سید

بود.

فرماید همان طوری كه قاعده جمع در صورت اولم بعد عرض كردیم مرحوم سید در همین نظر با شیخ موافق است یعن
جریان ندارد، در این صورت آخر هم جریان ندارد. یعن قائل به این است كه اگر بوئیم قاعده جمع درست است در هر دو باید

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جاری بشود و اگر درست نیست در هیچ كدام نباید جاری شود و فرق بین صورت اول و ثالثه نیست. اختلاف نظر سید با
مرحوم شیخ فقط در همین است كه شیخ آمده مسئله را چند صورت كرده و احتمال یا امان ثبوت جریان قاعده جمع در

صورت اول را مطرح كرده اما مفرماید در این صورت ثالثه به هیچ وجه امان سقوط جریان قاعده جمع نیست و ما
نمتوانیم قاعده جمع را جاری كنیم. سید در این با مرحوم شیخ مخالف است كه مفرماید از این جهت جریان قاعده جمع بین

آن فرض اول و این فرض اخیر هیچ فرق وجود ندارد، اگر كس قاعده جمع را پذیرفت در هر دو باید جاری كند اگر نپذیرفت
در هیچ كدام جاری نمكند و فرمود طابقاً نعل بالنعل فرق بین این دو نیست.

خلاصه اینکه در قاعده جمع اولا دلیل نداریم، ثانیاً دلیل برخلافش هست، ثالثاً ما هم قول سید را قبول كردیم یعن وقت مگوئیم
قاعده جمع جریان ندارد مجال برای تفصیل كه شیخ انصاری (اعل اله مقامه) در رسائل به عنوان تحقیق مطرح فرمودند

نیست.

 آخرین نته فرمایش امام در اشال بر مرحوم شیخ كه گفتیم شیخ بین نص و ظاهر، و اظهر و ظاهر فرق مگذارد یعن در
نص و ظاهر مگوید لازم نیست مقبول عند العرف باشد اما در اظهر و ظاهر مگوید حتماً باید جمع مقبول عند العرف باشد.

امام (رضوان اله علیه) و مرحوم والد ما فرمودند در هر دو باید جمع مقبول عند العرف باشد.

ما عرض كردیم كه هم در نص و ظاهر، هم در اظهر و ظاهر یك راه عملا بیشتر نیست. در نص و ظاهر، نص را قبول مكنند و
در اظهر و ظاهر هم، اظهر را قبول مكنند. ولو اینه بعض از آقایان فرمودند ما در فقه داریم گاه اوقات یك ظاهری را بر

اظهر مقدم مكنند اما آنجا كنار این ظاهر قرائن وجود دارد مثلا یك روایت مقید داریم که اظهر است و یك روایت داریم مطلق
است و متعدد است یعن 20 ال 30 روایت مطلق داریم. اینجا گاه اتفاق مافتد، از جهت صناعت اصول فرق نمكند كه

وید یك بار مقید را بیاورد اما گاهندارد. صد بار مطلق را ب الوید و یك بار مخصص را بیاورد اشصد بار مولا عام را ب
اوقات كثرت به حدّی است كه انسان اطمینان پیدا مكند كه مراد مولا اطلاق است و این فرض قید، فرض رجحان و راجحش

هست اینجا ظاهر را بر اظهر مقدم مكنیم منته چون كنارش قرائن دیری مثل كثرت و ... دارد و الا لولا این قرائن در تعارض
بین ظاهر و اظهر، اظهر تعین دارد.

ما عرض كردیم چرا اسم اینها را جمع عرف بذاریم؟ در كلمات شاید همه اصولیین وقت مخواهند برای جمع عرف مثال
بزنند ی از امثلهشان نص و ظاهر و اظهر و ظاهر است كه مگویند اینها از موارد جمع عرف است و عرف نص و اظهر را بر
ظاهر مقدم مكند. ما عرض كردیم در این مسامحه است، عرف این كار را نمكند، خود نص من حیث إنّه نص مقدم بر ظاهر
است و اظهر من حیث إنّه اظهر خودش قرینه برای تصرف در ظاهر است. البته عرف هم مثل دیران این قرینیت را قبول دارد.

گاه اوقات لفظ را در معنای حقیقاش استعمال مكنید و مگوئید این معنای موضوع له لغویاش هست. مگوئیم اگر
عرف هم نباشد این لفظ برای این معنا وضع شده، این موضوعٌ له این لفظ است خواه عرف باشد یا نباشد. عرف هم غالباً با

همین موضوع له همراه مكند و همان معنا را اراده مكند. ول مسلماً متوانیم بوئیم با قطع نظر از عرف این لفظ موضوع
لهش این است. در اظهر و ظاهر و نص ظاهر این چنین است یعن خودشان ذاتاً قرینه برای تصرف در ظاهر هستند.

حدیث اخلاق هفته

كلام از امیرالمؤمنین (علیه السلام) در خطبه 21 نهج البلاغه آمده است و شاید غالب آقایان این كلام را دیده باشید كه
حضرت مفرماید «فَانَّ الْغَایةَ امامم و انَّ وراءكم الساعةَ تَحدُوكم تَخَفَّفُوا تَلْحقُوا فَانَّما ینْتَظَر بِاولم آخركم‏».[1] مرحوم سید
رض وقت این عبارت را از امیرالمؤمنین نقل مكند (به نظرم فقط تنها همین جاست كه این را مگوید) مفرماید «إن هذا



اللام لو وزن بعد كلام اله سبحانه و بعد كلام رسول اله ص بل كلام لمال به راجحا و برز علیه سابقا» بعد از كلام خدا و
پیامبر، وزن این كلام كوتاه و مختصر بر تمام كلمات دیران برتری دارد. امیرالمؤمنین فرمود «تخففوا تلحقوا» یك درس بزرگ
تربیت اخلاق تهذیب، سیر و سلوك است. امیرالمؤمنین دستور داده «تخففوا تلحقوا» خودتان را سبكبار كنید تا ملحق شوید به

آنهای كه باید ملحق شوید.

سید در ادامه مفرماید «فأما قوله ع تخففوا تلحقوا فما سمع كلام أقل منه مسموعا و لا أكثر منه محصولا و ما أبعد غورها من
كلمة و أنقع‏ نطفتها من حمة» كلام از این كوچكتر شنیده نشده اما از همه كلمات معنایش بالاتر است و كلام از این

عمیقتر شنیده نشده و كلام از این كلام كه تشن انسان و عطش انسان را برطرف كند. نطفه به معناب آب خالص است كه
رفع عطش مكند یعن مائ كه خالصتر از آن تا حالا باشد دیده نشده. اینها تعاریف است كه سید رض بر این جمله مكند. 

حالا سید رض كه به همهی كلمات امیرالمؤمنین (یعن غالب آن) احاطه دارد ببینید چطور راجع به این كلام كوتاه صحبت
كرده.

در شروح نهج البلاغه هم راجع به غایت، هم راجع به ساعت اختلاف است. معنای لغوی «فإن الغایة أمامم» این است كه
همهتان به سمت یك غایت و هدف مروید. یك معنا این است كه بوئیم مراد از غایت مرگ است از باب اینكه إنا له و إنا إلیه

راجعون. البته نه غایت نهای بله غایت بدوی. فإنّ الغایة امامم یعن مرگ در امام شماست.

مراد از ساعت در «و أن وراءكم الساعة»چیست؟ یسئلونك عن الساعة مراد از ساعت قیامت است؟ این یك احتمال، كه احتمال
ظاهرش همین است در وراء شما قیامت است. ابن میثم در شرح نهج البلاغه خودش را به تلف انداخته كه چرا مگوید وراء

شما ساعت است؟ در حال كه در جلوی شما بعداً قیامت مآید چرا كلمه وراء را آورده؟ من یادم هست وقت آیه ومن وراءهم
برزخٌ إل یوم یبعثون را در بحث معاد بحث مكردیم دیدم لغت وراء را به معنای بعد بیان مكند اینطور نیست كه وراء همیشه

پشت باشد. اگر اینطور بوئیم و أن وراءكم یعن بعد از شما قیامت است خیل معنای روشن دارد. اینهای كه وراء را به معنای
پشت بیان كردند، البته بعض ساعت را به مرگ معنا كردند، بعضها ساعت را به ساعات عمر معنا كردند وراء شما ساعت

است یعن این لحظات عمر پشت سر شما قرار گرفته.

«تحدوكم» از حدی است، حدی همان است كه شتربان منوازد پشت سر قافله شتر برای اینه این قافله با سرعت حركت كند.
ساعات عمر در شبانه روز پشت سرتان شما را مخواند تا به سمت جلو بروید ول این خیل خلاف ظاهر است كه ما ساعت
را به ساعات عمر معنا كنیم. ساعت یعن همان قیامت، أن وراءكم یعن بعدكم قیامت است منته تحدوكم حدی هست ول چه
دلیل داریم چون شتربان حدی را از پشت سر مخواند اینجا هم باید حتماً حدی از پشت سر باشد؟ حدی همان خواندن است
اعم از اینه یك چیزی از آینده انسان را بخواند یا یك چیزی از گذشته و از پشت سر انسان را دعوت كند به رفتن به سوی جلو.

خلاصه در این جمله امام امیرالمؤمنین (علیه السلام) مفرماید مرگ در پیش شماست و بعد از شما قیامت است، این قیامت
شما را فرا مخواند، این خیل روشن است و اصلا نیازی به این تلفات كه در شرح نهج البلاغه مرحوم خوئ، مرحوم ابن میثم

بحران، من چند تا از اینها را مراجعه كردم نیاز به این تلفات ندارد و جمله روان است. منته حدی را لازم نیست كه بوئیم
معنای كه از پشت سر شما را مخواند، از جلو هم نواخته شود فرق نمكند. این را همیشه باید توجه داشته باشیم كه قیامت به

انتظار ماست. قیامت دائماً ما را دعوت مكند كه جای شما اینجاست، همه سر و كارتان اینجاست، محل اصل شما و أنّ
الآخر له الحیوان، حیات اصل اینجاست، قیامت دائماً ما را مخواند.

بعد مفرماید «تخففوا» بار خودتان را سبك كنید، انسان هر چه در این دنیا از مظاهر (حت) حلال دنیا، امتناع كند سبكبار
سلمان فارس كند كه وقتدر نهج البلاغهاش نقل م كند یا مرحوم خوئشود. باز این داستان را حالا یا ابن میثم نقل مم



استاندار مدائن شد و به آن سمت رفت، جمعیت زیادی به استقبالش آمدند و دیدند شخص سوار الاغ شده و وارد مشود،
شناسم ولخواهد بشود، گفت من امیر نممدائن م آمدند به او گفتند أین الامیر؟ سلمان گفت امیر كیه؟ گفتند سلمان كه وال

من سلمانم! تا فهمیدند سلمان است از اسبهایشان پیاده شدند كه شما سوار بر اسب ما شوید، گفت نه همین الاغ من خیر از این
اسبهای شما. به همان اكتفا كرد، وارد شهر شد و آن كاخ انوشیروان در مدائن را برایش آماده كرده بودند گفت من آنجا

نمروم، رفت وسط بازار یك مغازهای را گرفت و گفت هر كس با من كار دارد به اینجا بیاید. اینطور كه مرحوم خوئ نقل
مكند سیل آمد همه مردم نران مال و اموالشان شدند، گفتند سلمان رفت بالای بلندی تمام وسائلش را در یك چیز مختصری
جمع كرده بود، این جمله را نقل مكرد، حالا یا از پیامبر نقل كرد، گفت هذا ینجوا المخففون یوم القیامة، اینطور مخففین در

روز قیامت نجات پیدا مكنند.

این خیل مسئله مهم است، مگوئیم درس سیر و سلوك، چله نشین، آدم تمام عمرش را باید چلهنشین كند، یعن صبح از
خواب برمخیزد دنیا به طرفش رو مآورد به سمت دنیا نرود، استقبال نند، از ما تعریف كردند خوشمان نیاید، بد گفتند

ناراحت نشویم، البته من به زبان مآورم ول واقعاً در حد امتناع و ممتنع است و خیل مشل است، یك كس دیر جواب سلام
ما را مدهد خیل منقلب مشویم. مخففین به همین معناست انسان سبك بار بشود، اقبال بر دنیا نند، دنیا به سمتش آمد،

ثروتش داشت داشت اگر نداشت هم نداشت! از این بالاتر، اگر نداشته باشد خوشحال هم بشود، بوید بار من سبك است، من
مخواهم از دنیا بروم چیزی ندارم.

من این را مرر گفتم ول باز اجازه بدهید این را عرض كنم گاه اوقات من خودم فر مكنم مرحوم والد ما (رضوان اله
تعال علیه)، وقت از دنیا رفت هیچ نداشت. تنها چیزی كه ایشان داشت یك صد هزار تومان در جیبش بود، هیچ نداشت، نه

خانه داشت، نه زمین داشت، نه اینه بوئیم هفت هشت سالهی آخر عمر آمد گفت این مال و این مال آن، این كارها را مكنند،
هیچ وقت در حیاتش منزل نداشت. مرحوم آقای بروجردی وقت ایشان كتاب نهایة التقریر را نوشته و چاپ شده، آن زمان 20

هزار تومان به والد ایشان داشت فرموده بود با این 20 هزار تومان برای آقامحمد خانه بخرید ایشان طلبه فاضل است، یادم
هست مرحوم آقای محسن ملایری كه از نزدیان آقای بروجردی بود به من مگفت ایشان وقت یاد شما را مكرد و اسم مبرد

مگفت آقا محمد مجتهد جوان، بیست و چند ساله بوده.

20 هزار تومان در آن زمان یك خانه 400 متری خوب مدادند در قم، پدر ایشان مآید به منزل مگوید آقای بروجردی پول را
خواهم تو از پیش من نروی و همین جا یك اتاق زندگمن به این پول نیاز دارم و ما عیالواریم، ثانیاً م اولا برای تو داده، ول

كن. ایشان هم بدون هیچ تأمل مگوید هر چه شما نظرت هست عمل كن، خانهدار نشد، هیچ وقت. منته پدر ایشان از همین
جای كه دفتر هست دو دان را به ایشان داد ول ایشان هم بعد از پدر این دو دان و بقیه را وقف امام حسین كرد و تمام شد.

شاید صدها نفر از علما را سراغ دارم به بركت ایشان خانهدار شدند، صدها مدرسه، صدها ... به دست ایشان و با نظر ایشان
ساخته شد، این روحیه از آن طرف هم شدیداً امتناع مكرد از اینه كس بفهمد دنبال زهد و تواضع است، هیچ بروزی نداشت.
این سبكبار بودن است ایشان از دنیا رفت. ما بچه ها یك جلسه در این چند ساله بعد از فوت ایشان نشد برگزار کنیم و بوئیم

این فرش مال ایشان بوده این را چار كنیم؟ البته لباسهای كه از ایشان مانده بود از بقیه اجازه گرفتم كه این را به طلبهها بدهیم،
چیز دیری نداشت، این خیل مهم است. البته نمخواهم بویم خودم عامل هستم، ول مخواهم توصیه كنم هم به خودم و هم

به شما كه خودمان را سبكبار كنیم، تخففوا تلحقوا ان شاء اله.
وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نهج البلاغة (للصبح صالح)، ص: 62 و 63.




