
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۰۱ دی ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 48 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در دلیل اول قاعده جمعهاست. اینها مگویند قاعده این است، تا جای كه بتوانیم باید دو دلیل را مورد عمل قرار بدهیم؛
یعن متعبد به صدور دو دلیل شویم ولو به نحوی دلالتها را توجیه كنیم.

بحث در فرمایش مرحوم شیخ در مناقشهی بر این دلیل است. مرحوم شیخ تعارض را در جای كه دو روایت ظنّ الصدور (دو
خبر واحد) با یدیر تعارض فرض مكنند و مفرمایند هم روی قول به جمع و هم روی قول مقابل (که در ی فرض منجر به

ترجیح و در ی فرض منجر به تخییر است) یك متیقن الصدور داریم و در حقیقت تعارض بین رفع ید از صدور غیر متیقن
الصدور و رفع ید از ظهور متیقن الصدور است. ایشان فرمودند طبق قول قائلین به جمع، ثان (تصرف در ظهور متیقن) باید

اولویت داشته باشد در حالکه هیچ ترجیح بین این دو طرف در کار نیست.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم شیخ

س آن، یعناگر ع کنیم ولوید در جمع، تعبد به دو ظاهر را ترك متخیل کرده و ب فرماید شاید کسمرحوم شیخ در ادامه م
طرح را انتخاب کردیم، ی سند را کنار مگذاریم و این اقل مؤونةً است. مرحوم شیخ در جواب مفرمایند این توهم فاسد

است چون تعبد، به ظاهر دلیل که صدورش معلوم نیست غیر معقول است. تعبد به ظاهر در جای معنا دارد که دلیل از لحاظ
صدور مسلم باشد در حالکه مفروض در مورد ترک تعبد به دو ظاهر، عدم صدور ی از دو دلیل است.

به بیان دیر مراد از «عس» یعن کنار گذاشتن تعبد به صدور غیر متیقن بهتر است از کنار گذاشتن تعبد به ظهور متیقن که
معنایش همان «طرح» است. وجه بهتر بودن هم، کمتر بودن مؤونه است چون روی قول به جمع با دو ظهور و دو تعبد مخالفت

كردیم اما روی قول به طرح یك سند و ی تعبد را کنار مگذاریم. مرحوم شیخ هم در مقام اشال فرمودند این حرف درست
نیست برای اینكه کنار گذاشتن تعبد به دو ظاهر در جای ایجاد اشال مکند که هر دو متیقن الصدور باشند اما در مانحن فیه

ی از این دو ظهور، غیر متیقن الصدور است لذا کنار گذاشتن این ظاهر اشال ندارد و مخالف با اصل نیست. در حقیقت
شیخ تعارض بین دو خبر را به تعبد به ظهور متیقن و تعبد به صدور غیر متیقن برگرداند[1].

دیدگاه مرحوم سید یزدی و بررس آن

مرحوم سید یزدی در حاشیه حق را به متخیل داده و مگوید فرض این است كه دلیل بر تعبدِ به صدور داریم پس مخالفت با

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ظهور، عمل بر خلاف اصل است[2].

به نظر ما این اشال بر مرحوم شیخ وارد نیست برای اینكه شیخ مگوید ی از این دو دلیل متیقن الصدور و دیری مشوك
وك الصدور مخالفت كردیم، مخالفت با اصل و قاعده نیست. بله اگر تعبد به صدور یالصدور است پس اگر با ظهور مش

دلیل داشتیم و با ظهورش مخالفت مكردیم، مخالفت با اصل بود.

البته اشال كه قبلا ذكر كردیم كه چرا شیخ صورت تعارض را تغییر دارد، به قوت خودش باق است پس طبق صورت مسئله
اشال شیخ وارد نیست و تخیل درست است. در توضیح باید گفت هر چند ظاهراً ادله حجیت، ظاهر هر دو دلیل را شامل

مشود ول مرحوم شیخ در مقام تحلیل مفرماید در تعارضِ دو خبر، ی متیقن الصدور و دیری مشوك الصدور است. در
نتیجه اگر با ظاهر متیقن الصدور مخالفت كردید یك مرتبه با اصل مخالفت کردید اما اگر با ظاهر مشوك الصدور مخالفت

كردید چون صدورش برای ما معلوم نیست، شاید با اصل مخالفت نرده باشید. به بیان دیر مرحوم شیخ، علم اجمال به كذب
كه مورد ادعای مرحوم آخوند بود را در اینجا به میدان مآورند.

سه قیاس برای تأیید مبنای جمعها

در ادامه مرحوم شیخ مفرماید جمعها برای مدعایشان سه قیاس ذکر كردهاند. البته شاید بتوان این سه قیاس را به عنوان دلیل
مستقل هم قرار داد.

در قیاس اول بین دو دلیل مقطوع الصدور و ظن الصدور قیاس کرده و گفتهاند همانطور که وقت قطع به صدور دو دلیل
داریم و نمتوانیم ی را کنار بذاریم، پس باید در دلالتها تأویل، توجیه و تصرف كنیم؛ در دلالت دو خبر ظن الصدورِ

متعارض كه برای ما حجت هستند (شامل ادله حجیتند) هم باید تصرف کنیم نه اینکه هر دو را ساقط کنیم.

مرحوم شیخ مفرماید این قیاس باطل است چون بین مقیس و مقیس علیه فرق وجود دارد به این بیان که در دو دلیل مقطوع
الصدور، خودِ قطع به صدور، قرینه بر تصرف در دلالت است؛ چون یقین داریم شارع هر دو را فرمودهاست. به بیان دیر

اصالة الظهور با قطع به صدور نمتواند معارضه كند. اما در ما نحن فیه چون قطع به صدور وجود ندارد، بین اصالة الظهور
در دلالت و اصالة الصدور در سند هیچ ترجیح وجود ندارد.

مرحوم شیخ در ادامه مجدداً مبنای كه در این بحث پایهگذاری كردند را توضیح مدهند و مگویند در تعارض دو خبر ظنّ یا
باید اخذ به سندین و تصرف در دلالت کرد که مدعای شما جمعها همین است یا باید ی از دو دلیل را سنداً و دلالةً کنار

گذاشت. در اینجا چون بازگشت قضیه به این است كه ی متیقن الصدور و دیری غیر متیقن الصدور باشد و در حقیقت
تعارض بین ظهور متیقن الصدور و صدور مشوك الصدور واقع شده و هیچ یك بر دیری حومت و ترجیح پیدا نمكند.

در مقام توضیح مفرماید اینجا دوران امر بین رفع ید از ظهور متیقن یا رفع ید از صدور مشوك الصدور است و هیچ كدام از
اینها بر دیری ترجیح ندارند چون ی مسبب از دیری یا ی حاكم بر دیری نیست اما هر دو مسبب از شء ثالث هستند.[3]

در مقام اشال به مرحوم شیخ عرض مكنیم امر ثالث همان ریشه تعارض است كه شما صورتش را تغییر دادید. صورت
مسئله این است كه یك دلیل سنداً و دلالةً با دلیل دیر سنداً و دلالةً تعارض مكند. اینجا جای مطرح کردن مسئله متیقن

الصدور نیست چون ادله حجیت شامل هر دو مشود. اشال اصل به فرمایش مرحوم شیخ در حقیقت این است كه شما با
تغییر صورت، مسئله را به علم اجمال برده و مگویید ی متیقن الصدور و دیری مشوك الصدور است در حالکه این



حرف صحیح نیست.

به نظر ما علم اجمال بعد از تعارض متولد مشود پس برای حل آن ابتد باید سراغ تعارض رفته و ببینیم چه چیزی با چه چیز
تعارض مكند. در تعارض دو دلیل تماماً در مقابل یدیر مایستند. ضمن اینکه ایشان قبلا گفتند متیقن رفع ید از ظهور است

در حالکه متیقن برای ما روشن نیست. اگر مسئله تیقن و علم اجمال در میان است باید سراغ احتیاط بروید در حالكه
مخواهید مسئله تعارض را حل كنید.

در قیاس دوم تعارض دو خبر ظن الصدور که ی نص و دیری ظاهر است را با مانحن فیه مقایسه کرده و مگویند
همانطور که فقها در این قبیل موارد ظاهر را به صورت کل کنار نمگذارند بله هر دو را حفظ کرده و با نص در ظاهر

تصرف مکنند؛ در ما نحن فیه هم که دو روایت ظنّ الصدور دارید، هر دو را حفظ کنید.

مرحوم شیخ مفرماید این قیاس هم باطل است چون در نص و ظاهر، نص بر ظاهر حومت دارد یعن تعبد به نص سبب رفع
ید از ظاهر مشود پس نص نقش قرینه را ایفا مکند کما اینه در قیاس قبل هم یقین به صدور قرینه واقع مشد اما در ما نحن

فیه یا باید ظهور متیقن و یا صدور مشوك را از بین ببریم در حالکه هیچ كدام بر دیری ترجیح و حومت ندارد.[4]

در قیاس سوم ی روایت که مدلول آن با ی اجماع مخالفت است را با مانحن فیه مقایسه کرده و مگویند همانطور که در
این مورد به وسیله اجماع در دلالت روایت تصرف مكنید (نه اینکه چون اجماع وجود دارد روایت را کلا كنار بذارید) در

مانحن فیه هم به سبب ی روایت در روایت دیر تصرف کنید نه اینکه هر دو را کنار بذارید.

مرحوم شیخ مفرماید این قیاس باطل و اضعف از همهی اینهاست؛ برای اینكه در مانحن فیه بحث در دوران بین تعبد به ظهور
ی و صدور دیری است. اما در مخالفت مدلول ی روایت با ی اجماع بحث دوران مطرح نیست؛ چون تنها ی راه وجود

دارد و آن هم تصرف در دلالت روایت بواسطه اجماع است نه اینکه بوییم امر دائر است بین اخذ به اجماع یا دست کشیدن از
صدور روایت پس اجماع در اینجا نقش قرینه برای تصرف در روایت را ایفا مکند[5].

خلاصه اینکه مرحوم شیخ دلیل اول جمعها که مگویند «الاصل ف الدلیلین الاعمال» را نپذیرفتند چون در دلیلین دوران بین
دو چیز است و هیچكدام بر دیری ترجیح ندارد پس چرا باید به هر دو دلیل عمل كنیم؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ فرائد الأصول، ج‏4، ص: 21: بل قد يتخيل العس؛ من حيث إنّ ف الجمع ترك التعبد بظاهرين، و ف طرح أحدهما ترك
التعبد بسند واحد. لنّه فاسد؛ من حيث إنّ ترك التعبد بظاهر ما لم يثبت التعبد بصدوره و لم يحرز كونه صادرا عن المتلّم‐ و

هو ما عدا الواحد المتيقّن العمل به‐ ليس مخالفا للأصل، بل التعبد غير معقول؛ إذ لا ظاهر حتّ يتعبد به.
[2] ـ حاشية فرائد الأصول، ج‏3، ص: 457 و 458: الظاهر أنّ الحق مع المتخيل، لأنّ ترك التعبد بظاهر ما عدا الواحد المتفق

عليه مخالف للأصل بعد الأخذ بسنده عل ما يقول به الجامع، و ليس مخالفا للأصل لو لم يؤخذ بسنده كما يقول به من يقول
بالطرح، و بالجملة لازم الجمع طرح ظاهرين و لازم الطرح طرح سند واحد.

[3] ـ فرائد الأصول، ج‏4، ص: 22:  و مما ذكرنا يظهر فساد توهم: أنّه إذا عملنا بدليل حجية الأمارة فيهما و قلنا بأنّ الخبرين
معتبران سندا، فيصيران كمقطوع الصدور، و لا إشال و لا خلاف ف أنّه إذا وقع التعارض بين ظاهري مقطوع الصدور‐

كآيتين أو متواترين‐ وجب تأويلهما و العمل بخلاف ظاهرهما، فيون القطع بصدورهما عن المعصوم عليه السلام قرينة صارفة



لتأويل كل من الظاهرين. و توضيح الفرق و فساد القياس: أنّ وجوب التعبد بالظواهر لا يزاحم القطع بالصدور، بل القطع
بالصدور قرينة عل إرادة خلاف الظاهر، و فيما نحن فيه يون وجوب التعبد بالظاهر مزاحما لوجوب التعبد بالسند. و بعبارة

اخرى: العمل بمقتض أدلّة اعتبار السند و الظاهر‐ بمعن: الحم بصدورهما و إرادة ظاهرهما‐ غير ممن، و الممن من هذه
الامور الأربعة اثنان لا غير: إما الأخذ بالسندين، و إما الأخذ بظاهر و سند من أحدهما، فالسند الواحد منهما متيقّن الأخذ به. و

اب التأويل فطرح أحد الظاهرين‐ و هو ظاهر الآخر الغير المتيقّن الأخذ بسنده‐ ليس مخالفا للأصل؛ لأنّ المخالف للأصل ارت
اللام بعد الفراغ عن التعبد بصدوره. فيدور الأمر بين مخالفة أحد أصلين: إما مخالفة دليل التعبد بالصدور ف غير المتيقّن

التعبد، و إما مخالفة الظاهر ف متيقّن التعبد، و أحدهما ليس حاكما عل الآخر؛ لأنّ الشكّ فيهما مسبب عن ثالث، فيتعارضان.
[4] ـ فرائد الأصول، ج‏4، ص: 23: و منه يظهر: فساد قياس ذلك بالنص الظنّ السند مع الظاهر، حيث يجب الجمع بينهما
بطرح ظهور الظاهر، لا سند النص. توضيحه: أنّ سند الظاهر لا يزاحم دلالته ‐ بديهة‐ و لا سند النص و لا دلالته، و أما سند

النص و دلالته، فإنّما يزاحمان ظاهره لا سنده، و هما حاكمان «5» عل ظهوره؛ لأنّ من آثار التعبد به رفع اليد عن ذلك الظهور؛
.د بالنصالتعب ب عن الشكّ فلأنّ الشكّ فيه مسب

[5] ـ فرائد الأصول، ج‏4، ص: 23 و 24: و أضعف مما ذكر: توهم قياس ذلك بما إذا كان خبر بلا معارض، لن ظاهره مخالف
للإجماع، فإنّه يحم بمقتض اعتبار سنده بإرادة خلاف الظاهر من مدلوله. لن لا دوران هناك بين طرح السند و العمل بالظاهر و
بين العس؛ إذ لو طرحنا سند ذلك الخبر لم يبق مورد للعمل بظاهره، بخلاف ما نحن فيه؛ فإنّا إذا طرحنا سند أحد الخبرين أمننا

العمل بظاهر الآخر، و لا مرجح لعس ذلك. بل الظاهر هو الطرح؛ لأنّ المرجع و المحم ف الإمان الذي قيد به وجوب العمل
بالخبرين هو العرف، و لا شكّ ف حم العرف و أهل اللسان بعدم إمان العمل بقوله: «أكرم العلماء»، و «لا ترم العلماء». نعم،
لو فرض علمهم‏ بصدور كليهما حملوا أمر الآمر بالعمل بهما عل إرادة ما يعم العمل بخلاف ما يقتضيانه بحسب اللغة و العرف.


