
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (استطاعت و مستحدثه) » کتاب الحج (بحث استطاعت) »

در تاریخ ۰۲ دی ۱۳۹۷

کتاب الحج (بحث استطاعت)
جلسه 40 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

سخن در دیدگاه مرحوم حیم بود که ایشان در مستمسك مفرماید: چون حج مستلزم صرف مال است و در ذاتش ضرر وجود
دارد، در نتیجه قاعده «لاضرر» در اینجا جریان پیدا نمكند. به بیان دیر ادله وجوب حج مخصص قاعده «لاضرر» است؛
یعن در حج حت اگر ضرر مال هم باشد حج واجب است، مثلا الآن به جای یك میلیون باید ده میلیون بدهد كه حج برود در

صورت كه دارد، برای او واجب است كه این كار را انجام بدهد.

ایشان در ادامه مگوید: این مطلب كه ادله «لاضرر» بر ادله و احام اولیه مقدم است و حومت دارد، مربوط به آن ادله
مطلقهای است كه «لها فردان ضرری و غیر ضرری»، اگر احام اولیه مثل وجوب نماز، وجوب روزه، وجوب وضو که اینها
مطلق است و دو فرد دارد؛ یعن اینطور نیست كه همیشه همراه با ضرر باشد، گاه ضرری است و گاه غیر ضرری است.

«لاضرر» بر این گونه احام (كه مطلق است و دارای دو فرد است) مقدم شده و حومت دارد، اما حج همیشه ضرری بوده و
مستلزم صرف مال است، به جز حج بذل که مورد استثناست وگرنه حج به حسب طبع خودش مستلزم صرف مال است.[1]

اشالات محقق خوی(قدس سره) بر مرحوم حیم

محقق خوی(قدس سره) بر مرحوم حیم اشال کرده و مفرماید: ما قبول داریم كه حج ضرری است و ادله «لاضرر» آن
تواند ضرر زائد بر آن مقدار ضرر طبیعن «لاضرر» متواند از بین ببرد، لیمقدار ضرری كه طبع یك واجب اقتضا كند نم
را بردارد. به عنوان مثال یك واجب داریم مثل حج، که یك مقدار به حسب طبع خودش ضرری است؛ یعن شخص اگر بخواهد

حج برود باید ده یا بیست میلیون پول بدهد و مقداری كه اقتضای ذات حج است همین ده یا بیست میلیون است.

حال اگر ی كاروان امسال مرود و غیر از آن هم كاروان دیری نیست (این مثال در اروپا بسیار زیاد واقع مشود و از ما هم
زیاد سوال مكردند) و این کاروان به جای این كه بوید هزار دلار مگیرم، نفری ده هزار دلار برای حج مگیرم، این شخص

هم این پول را دارد كه بدهد ول ضرر زائد است (یعن هزار دلار مقتضای طبع حج است ول به اندازهای كه بلیت رفت و
برگشت و غذا مشود این مقدار، حال این کاروان مگوید من این مقدار را مگیرم بقیهاش مشود ضرر زائد بر مقتضای طبع

حج)، در این صورت محقق خوی(قدس سره) مفرماید: «لاضرر» آن ضرری كه مقتضای طبع یك عمل هست را برنمدارد
اما ضرر زائد را برمدارد. مثال دیر در باب جهاد است. جهاد یك مقدار طبعش ضرری است، حال اگر یك ضرر زائد بر آن

پیدا بشود، «لاضرر» آن مقدار زائد را برمدارد.[2]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2208
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2246
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بنابراین مرحوم حیم مگوید: در ذات حج ضرر وجود دارد و لذا ضرر هر مقداری كه باشد «لاضرر» اصلا نمتواند به این
میدان بیاید، اما محقق خوی(قدس سره) مفرماید: آن ضرری كه مقتضای ذات یك عمل است «لاضرر» نمتواند آن را از بین
ببرد، اما «لاضرر» ضرر زائد را از بین مبرد. لذا در ما نحن فیه طبق فتوای مرحوم خوی این شخص كه از یك كشوری باید

با هزار دلار به حج برود، كاروان مگوید من از تو ده هزار مگیرم، بر او واجب نیست. محقق خوی(قدس سره) در حاشیه
عروه نیز به كلام سید(قدس سره) اشال مكنند، وقت سید مگویند: «فالظاهر الوجوب»، مرحوم خوی مفرماید: «فیه

اشال لأنه لا یجب تحمل الضرر الزائد عل مصارف الحج»[3].

نتیجه آن که ثمره این بحث در اینجا ظاهر مشود که طبق مبنای مرحوم حیم، سید و امام خمین(قدس سرهم) ضرر زائد را
هم باید متحمل شود و در اینجا ذیل کلام سید(قدس سره) از محشین عروه جز ی دو نفر از جمله محقق خوی کس حاشیهای

ندارد و دیران فرمایش سید را قبول كردهاند كه اگر به جای این كه کاروان بوید: ده میلیون یا هزار دلار، گفت: پنجاه میلیون یا
پنج هزار دلار، طبق نظر سید(قدس سره) در اینجا نیز صدق استطاعت مكند و باید دهد و «لاضرر» اینجا جریان پیدا نمكند.

رد اشال مرحوم خوی توسط والد معظَّم(قدس سره)

مرحوم والد ما سه پاسخ از اشال محقق خوی(قدس سره) ذکر مکند:

پاسخ اول؛ پاسخ مبنای

در پاسخ اول (كه جواب مبنای است) مگویند: ما قبول نداریم که «لاضرر» بر ادله اولیه حومت داشته باشد؛ چه ذات آن
دلیل ضرری باشد و چه زائد بر ذات. ایشان همان مبنای امام خمین(قدس سره) را دارند كه «لاضرر» به عنوان یك حم

حومت است.

پاسخ دوم و ارزیاب آن

در اشال دوم مفرماید: بر فرض كه ما این مبنا را بپذیریم (که «لاضرر» بر احام اولیه حومت دارد)، باید این را نیز بپذیریم
كه «لاضرر» تخصیص بردار است، در حال كه به نظر ما «لاضرر» آب از تخصیص است، خصوصاً اگر مخصص زیاد

باشد. مثلا حم به وجوب زكات، خمس و حج (که باید مال بدهد) ضرری است و اگر بخواهیم مسئله تخصیص را مطرح كنیم،
چون از سوی مگوییم «لاضرر» ابای از تخصیص دارد و از سوی دیر باید این موارد را نیز تخصصاً خارج کنیم (یعن حج،

زكات و خمس كه در آن صرف مال باید بشود اینها تخصصاً خارج است)، باید «لاضرر» را به گونهای معنا کنیم که موضوعش
اصلا شامل این موارد نشود و از «لاضرر» خروج موضوع داشته باشند.

به نظر ما این که گفته مشود «لاضرر» إبای از تخصیص دارد، مطلب درست نیست؛ چرا که ما قاعدهای نداریم كه آب از
دارد قائل به تخصیص بشویم و مانع قاعده «لاحرج» و «لاضرر» تخصیص خورده است. چه مانع ّتخصیص باشد، حت

وجود ندارد تا این که بخواهیم در اینجا حتماً مسئله خروج موضوع را قائل شویم. به عبارت دیر برای خروج موضوع هیچ
دلیل غیر از این نداریم كه این آب از تخصیص است.

بنابراین به نظر ما قاعدهای نداریم که آب از تخصیص باشد. بله، قواعد عقلیه قابلیت تخصیص ندارد، ول این قواعد، قواعدِ
اعتباری است، «لاضرر» و «لاحرج» تخصیص مخورد، «الناس مسلطون عل اموالهم» تخصیص مخورد. این که بوییم

این موارد وجوب زكات، وجوب خمس، تخصصاً از «لاضرر» خارج است، ظاهراً هیچ دلیل ندارد غیر از این كه بوییم ابای



از تخصیص دارد و به همین دلیل در باب تخصص مبرند. خلاصه آن که تا اینجا این دو اشال یا مبنای بود و یا اشال
چندان مهم نبوده و قابل جواب است.[4]

پاسخ سوم

طبق بیان مرحوم خوی وقت مگوییم ادله «لاضرر» آن ضرر زائد را برمدارد، این در صورت متواند تمام باشد كه ادله
وجوب حج مطلق نباشد و حال آن که ادله وجوب حج اطلاق دارد؛ یعن مگوید حج بر شما واجب است اگر مستطیع بودید؛

اعم از این كه ضرر به اندازه مطابق با ذات حج باشد یا ضرر زائد باشد (ادله وجوب حج مگوید: حت اگر آن پول را كه
مخواه صرف رفتن به حج كن یك ضرر زائد بر ذات است باز باید بده) و با وجود این اطلاق، دیر «لاضرر» در اینجا

جریان پیدا نمكند.

به بیان دیر «لاضرر» جای است كه بوییم دو فرد دارد و دلیل نمگوید چه ضرری و چه غیر ضرری باید انجام بدهد. در آن
صورت است که «لاضرر» مگوید اگر یك فرد ضرری بود این فرد ضرریاش واجب نیست و «لاضرر» ادله اولیه را

تخصیص مزند، اما اگر این ادله اولیه یك اطلاق محم دارد كه مگوید: اگر مستطیع بودی باید حج بروی هر چند با پول
زائد بر مقدار نیاز متعارف، در اینجا دیر «لاضرر» نمتواند این را بردارد.

عبارت ایشان چنین است: «أنه لو كانت ادلة الحج بالنسبة إل الضرر الزائد الناش عن عدم وجود الشری للمرکب او عن مثله
الضرر»؛ در مقابل قاعده نف مقابل قاعدة نف ان اللازم الاخذ بها فمطلقةً»؛ اگر ادله حج نسبت به ضرر زائد مطلق باشد، «ل

ضرر باید به آن اطلاق عمل كنیم، «لأنّه إذا كان لدلیل المخصص اطلاق، یجب الاخذ به ف مقام العام»؛ در مقابل عام باید به
اطلاق دلیل مخصص عمل كنیم، «و لا مجال للأخذ بالعموم».

در ادامه این مثال را مزنند که اگر یك دلیل بوید: «اعتق رقبةً» این اطلاق دارد؛ چه كافره و چه غیر كافر، دلیل مخصص
مگوید: «لا تعتق الرقبة الافرة»؛ رقبه كافره به درد كفاره نمخورد و اگر مخواه رقبه آزاد كن باید مؤمنه باشد. در اینجا
اگر شك كردیم این «لا تعتق الرقبة الافرة» یعن آنجای كه شما رقبه مؤمنه داری كافره را آزاد نن یا این که اطلاق دارد. به
بیان دیر این كه مگوید: «لا تعتق الرقبة الافرة»، آیا این منحصر است به آنجای كه شما رقبه مؤمنه دارید و باید مؤمنه را

آزاد كنید یا نه، آنجای هم كه رقبه مؤمنه هم نداری باز رقبه كافره به درد كفاره نمخورد؟

در اینجا اگر گفتیم دلیل مخصص كه مگوید: «لا تعتق الرقبة الافره» اطلاق دارد و اطلاقش مگوید: اعم از جای كه تو رقبه
مؤمنه داری یا نداری (و نمگوید فقط در صورت که مؤمنه داری كافره را آزاد نن)، وقت چنین اطلاق دارد در این صورت

دیر نمگوییم كه «اعتق الرقبة» اطلاق دارد و آنجای كه شما رقبه مؤمنه نداری كافره را آزاد كن.

بنابراین اگر در مقابل عام و مطلق دلیل مخصص ما اطلاق داشته باشد، واجب است که به اطلاق دلیل مخصص عمل شود و
مجال برای اخذ به عموم «اعتق رقبة» نیست (یعن نمتوان گفت که مولا گفته: «اعتق الرقبة»، این كافره هم رقبه است، پس

كافره را آزاد كنیم). ایشان مفرماید ما نحن فیه نیز همینطور است که یك عام داریم به نام «لا ضرر» (البته طبق مبنای
مشهور که این عام است كه حاكم بر ادله اولیه است) و ادله حج مخصص است، در حج ضرر وجود دارد، اما این ادله حج

اطلاق دارد و اطلاقش مگوید: خواه این ضرر زائد بر متعارف باشد یا نباشد. لذا باید به اطلاق ادله حج تمسك كنیم و دیر
مجال برای جریان «لاضرر» نیست.[5]



پرسش و پاسخ

ایشان در ادامه مفرماید: اگر كس بوید شما كه به اطلاق ادله حج تمسك مكنید مر «من استطاعَ» را شما حمل بر
استطاعت عرفیه نمكنید؟ به بیان دیر شما گفتید «من استطاع» استطاعت عرفیه است و عرف مگوید آنجای كه به قیمت

متعارف ببرد مستطیع است و نباید زائد بر متعارف بدهد؟ ایشان پس از طرح این اشال دو پاسخ مدهد:

1. این استطاعت عرفیه به لحاظ آیه است؛ یعن خود آیه با قطع نظر از روایات استطاعت عرفیه مشود، اما با توجه به روایات
باید استطاعت شرعیه بیریم و هنام که استطاعت شرعیه شد مگوییم: «له زاد و راحله مطلقا» هر چند زائد بر متعارف

باشد.

2. (که پاسخ اصل است) مگوید: استطاعت عرفیه با ضرری که در این بحث مطرح مشود منافات ندارد. به عنوان مثال
عرفاً كس كه الآن در یك كشور خارج به جای هزار دلار از او ده هزار دلار بیرند مستطیع است، گرفتن زائد بر متعارف

منافات با استطاعت عرفیه ندارد؛ زیرا این استطاعت عرفیه پیدا كرده است منته نباید به حدّ اجحاف برسد، اما با وجود ضرر
باز استطاعت عرفیه موجود است. بنابراین این شخص مستطیع است و بر او صدق استطاعت مكند.[6]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین.

[1] ـ «لا يف ف وجوب الحج وجود نفقة الذهاب فقط، بل يشترط وجود نفقة العود إل وطنه إن أراده، و إن لم ين له فيه أهل
و لا مسن مملوك و لو بقاعدة نف الضرر عل خيار الغبن. و فيه: ما عرفت من أن أدلة الوجوب عل المستطيع لما كانت

متضمنة لصرف المال كانت أخص من أدلة نف الضرر، فتون مخصصة لها. و ما اشتهر و تحقق: من أن أدلة نف الضرر
حاكمة عل الأدلة، فذلك يختص بالأدلة المطلقة الت لها فردان ضرري و غير ضرري، فتحم عليها و تخرج الفرد الضرري عنها،

و ليس من ذلك أدلة وجوب الحج عل المستطيع.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 81.
[2] ـ «و فيه: أن الحج و إن كان ضررياً، و لن المجعول من الضرر ما يقتضيه طبعه مما يحتاج إليه المسافر إل الحج، و أما

الزائد عل ما يقتضيه طبع الحج، فهو ضرر آخر أجنب عن الضرر اللازم من طبع الحج، و المرفوع بحديث لا ضرر إنما هو
الضرر الزائد عما يقتضيه طبع الواجب، و الذي لا يرتفع بلا ضرر إنما هو الضرر اللازم منه مما يقتضيه طبعه. و بعبارة اخرى:
أن حديث لا ضرر و إن كان لا نظر له إل الأحام الضررية، و لن بمقدار الضرر الذي يقتضيه طبع الحم، و أما الضرر الزائد
عل ذلك فلا مانع من رفعه بحديث لا ضرر، و أدلة الحج بالنسبة إل هذا الضرر الزائد مطلقة، و لا مانع من شمول الحديث لهذه

الزيادة، و القدر المسلّم من تحمل الضرر ف زاده و راحلته ما كان مما يقتضيه العادة و طبع الحج ف نفسه، و أما الزائد فلا دليل
عل تحمله إ المطلقات، و ه محومة بلا ضرر.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 74-73.

[3] ـ العروة الوثق (المحش)، ج4، ص: 366.
[4] ـ «و أورد عليه بعض الأعلام بأن الحج و ان كان ضرريا و لن المجعول من الضرر ما يقتضيه طبعه مما يحتاج اليه

المسافر ال الحج و اما الزائد عل ما يقتضيه طبع الحج فهو ضرر آخر أجنب عن الضرر اللازم من طبع الحج و المرفوع بحديث
لا ضرر انما هو الضرر الزائد عما يقتضيه طبع الواجب و الذي لا يرتفع بلا ضرر انما هو الضرر اللازم منه مما يقتضيه طبعه. و
الجواب عن هذا الإيراد‐ بعد تسليم المبن و بعد تسليم عروض التخصيص لقاعدة نف الضرر مع ان سياقها آب عن التخصيص
خصوصا إذا كان المخصص كثيرا كالحم بوجوب الزكاة ف موارده و الحم بوجوب الخمس ف محله و الحم بوجوب الحج
كذلك و غير ذلك من الأحام الضررية مع ان الظاهر لزوم الالتزام بان خروجها يون بنحو التخصص لا التخصيص.» تفصيل

الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 106.
[5] ـ «انه لو كانت أدلة الحج بالنسبة إل الضرر الزائد الناش عن عدم وجود الشريك للمركب أو عن مثله مطلقة لان اللازم



الأخذ بها ف مقابل قاعدة نف الضرر لأنه إذا كان لدليل المخصص إطلاق يجب الأخذ به ف مقابل العام و لا مجال للأخذ بالعموم
و كذا المطلق فإذا ورد قوله أعتق رقبة و ورد قوله لا تعتق الرقبة الافرة و شنا ف ان عدم جواز عتق الرقبة الافرة يختص بما

إذا كان بأيدينا رقبة مؤمنة أو يشمل ما إذا لم ين بأيدينا كذلك و لن أمننا تحصيلها فإذا فرض ثبوت الإطلاق لدليل المقيد لا
مجال للرجوع إل الإطلاق و الحم بجواز عتق الرقبة الافرة إذا لم ين بأيدينا كذلك و المقام من هذا القبيل.» همان، ص106-

.107
[6] ـ «و (دعوى) ان ثبوت الإطلاق يناف ما مر من ان المراد من الاستطاعة ف الآية ف نفسها ه الاستطاعة العرفية لعدم كون

المقام متحققا فيه الاستطاعة كذلك (مدفوعة) أولا بأن حمل الآية عل الاستطاعة العرفية انما هو بلحاظ الآية ف نفسها مع قلع
النظر عن الروايات الواردة ف تفسيرها و ثانيا بعدم كون الاستطاعة العرفية منافية للضرر المتحقق ف المقام فإن الاستطاعة
حاصلة و لو كان الضرر أيضا موجودا كما لا يخف. و قد انقدح مما ذكرنا انه لو اخترنا مبن المشهور ف مفاد القاعدة أيضا

لان اللازم الالتزام بالوجوب ف هذه الفروع.» همان، ص107.


