
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
تفسیر قرآن کریم » آيات معاد » آيات معاد 3 »

در تاریخ ۰۱ آبان ۱۳۹۷

بحث تفسیر موضوع پیرامون آیات معاد
جلسه 7 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس کلام و ادلّه علامه طباطبائ در قلمرو حجیت خبر واحد

با عنایت بر كلمات و ادلّه ایشان، نخستین مطلب این است که ایشان فرمودند: عدم اعتبار و حجیت اخبار آحاد در مسائل
اعتقادی و در موضوعات، یك امر بدیه است؛ یعن آنقدر واضح است كه دیر نیازی به دلیل و برهان ندارد.

خبر واحد در موضوع خارج مثل اینه یك شخص بوید فلان که به رحمت خدا رفته، وصیت كرده مالش را در این مورد
مصرف كنند این را خبر واحد در موضوعات خارج مگویند.

 این ادعا که عدم حجیت خبر واحد در مسائل اعتقادی و موضوعات خارج ی امر بدیه است ادعای نادرست و دارای
اشال است زیرا در این مسئله که آیا در موضوعات خارجیه خبر واحد حجیت دارد یا نه؟ در فقه و اصول مورد اختلاف است؛

الف) مشهور علمای امامیه قائلاند که خبر واحد در موضوعات مطلقا حجیت ندارد.

ب) علامه در تذکره، صاحب حدائق و محقق همدان مفرمایند: خبر واحد در موضوعات حجیت دارد.

ج) شهید حاج آقا مصطف خمین و از معاصرین صاحب کتاب فقه الصادق[1] قائلاند که خبر واحد در موضوعات حجیت
دارد «الا ما خرج بالدلیل» یعن یك استثنای مزند. این قول سوم هم تقریباً به قول دوم برمگردد.

پس اینه مفرمائید عدم حجیت خبر واحد در موضوعات یك امر بدیه است این چنین نیست، در بین علمای امامیه مشهور هر
چند قائل به عدم حجیت اند اما در مقابل مشهور، دو قول است. در میان علمای عامه، قول به حجیت خبر واحد در موضوعات

یك مطلب شایع است.

اشال بر مهمترین دلیل علامه بر اختصاص حجیت خبر واحد به احام

از مهمترین دلیل ایشان این بود که فرموده‌اند: ادله حجیت برای خبر واحد در جای معنا دارد كه برای این جعل حجیت، یك اثر
عمل شرع مترتب گردد در غیر اینصورت جعل حجیت بمعنا است، مثال مزنند مثلا وقت گفته مشود این رجل اهل

كرمان است، ادله حجیت خبر واحد اینجا را شامل نمشود زیرا اهل کرمان بودن اثر عمل شرع ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2180
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2179
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/46


گاه اوقات تعبیر علامه به این صورت است: «كونها أخبار آحاد و لا معن لجعل حجیة أخبار الآحاد ف غیر الأحام الشرعیة
للحجة كما ف وجود أثر عمل الحجة الظاهریة و هو متوقف عل ‏ إیجاب ترتیب أثر الواقع علفإن‏ حقیقة الجعل‏ التشریع

الأحام، و أما غیرها فلا أثر فیه حت یترتب عل جعل الحجیة»،[2] حقیقت جعل تشریع ترتیب اثر واقع بر حجیت ظاهریه
است؛ یعن شارع حجیت ظاهری را جعل مكند تا اثر واقع بر آن مترتب شود و این در جای است كه اثر عمل بر آن حجیت

بار بشود و اثر عمل فقط در احام است اما در غیر احام شرعیه اثر عمل نیست.

و گاه تعبیرشان این است «أن‏ الحجیة الشرعیة من‏ الاعتبارات‏ العقلائیة فتتبع وجود أثر شرع ف المورد یقبل الجعل و الاعتبار
الشرع» این جعل حجیت در جای است كه در آن مورد قابلیت جعل و اعتبار شرع باشد و قضایای تاریخیه و امور اعتقادیه

[3].«لجعل الحجیة فیها لعدم أثر شرع لا معن»

در ی عبارت اینطور مفرمایند: « فإن الحجیة الشرعیة تدور مدار الآثار الشرعیة المترتبة فتنحصر ف الأحام الشرعیة»
حجیت دائر مدار اثر شرع است و اثر شرع فقط در احام است و «و أما ما وراءها كالروایات الواردة ف القصص و التفسیر

الخال عن الحم الشرع فلا حجیة شرعیة فیها»[4] حجیت شرعیه در آنها نیست و روایات كه برای قصص وارد شده، هیچ
كدام اعتبار ندارند.

پس از عبارات ایشان استفاده مشود که جعل حجیت در جای معنا دارد كه یك اثر عمل شرع بر آن مترتب شود و این اثر
عمل شرع در احام معنا دارد اما در باب تفسیر و اعتقادات اثر شرع وجود ندارد؛ نظیر آنچه كه در بحث اصل مثبت در

باب استصحاب مطرح مشود، استصحاب نمتواند آثار عادی یا عقل را اثبات كند، در نتیجه استصحاب عدالت زید در
مانند جواز اقتدا در نماز بار شود اما اگر بر این موضوع نخواهیم اثر شرع حجیت دارد كه بر این عدالت، اثر شرع صورت

بار کنیم و بوئیم این زید دیروز زنده بوده و الآن هم زنده است این استصحاب فایدهای ندارد.

جواب از این دلیل خیل روشن است و در اصول مرراً در همین بحثها مطرح کردهایم و در بحث استصحاب در چند جا به
آن پرداختهایم و آن ایناست كه اثر شرع منحصر به اثر عمل نیست بله منسوب به شارع نمودن نیز اثر شرع شمرده مشود

و كس نیامده بوید حتماً باید یك اثر عمل شرع باشد، از اینرو فرق است بین اینه بوئیم یك اثر عمل باشد که منحصر به
احام مشود و یا بوییم یك اثری منسوب به شارع باشد.

در نتیجه در بحث تفسیر قرآن اگر ی روایت معتبر بوید «ف القیامة صراطٌ یا ف الجهنم صراطٌ» همین كاف است و اثر
شرع دارد، یعن ما این را متوانیم به خداوند تبارك و تعال نسبت بدهیم و بوئیم خداوند تبارك و تعال در جهنم صراط دارد.

پس اولا دلیل وجود ندارد بر اینه خصوص اثر عمل باید مترتب شود و ثانیاً درست است که حجیت را شارع برای خبر واحد
جعل كرده و چون شارع جعل كرده باید یك اثر شرع داشته باشد منته اثر شرع اعم از عمل و غیر عمل است، از این رو
اگر فرض کنید روایت در ذیل آیه شریفه «و إن منم إلا واردها» بوید مراد از «وارد» صراط است یا بوید «وارد» به معنای
اشراف است؛ مشرف بر جهنم بودن، در اینجا اگر بخواهیم این را به شارع نسبت بدهیم مجوز مخواهد و مجوز آن خبر واحد

است و همین خبر واحد که ظن معتبر است و اعتبار دارد موجب مشود که ما این را به شارع نسبت بدهیم و در نسبت نیز
لازم نیست بوئیم صد در صد شارع این را اراده كرده است.

نقد دیدگاه علامه بر عدم حجیت خبر واحد در امور اعتقادی

مطلب دوم آن طرف قضیه است که ایشان مفرمایند: اعتقادیات نیاز به علم و جزم دارد، علم و جزم از امور توینیه است و



مقدمات خاص خودش را دارد لذا اگر كس بخواهد علم پیدا كند باید سراغ تحصیل آن مقدمات برود و اگر آن مقدمات در نفس
اگر كس شود، از این رو خبر واحد مفید علم نیست تا به واسطه خبر واحد علم حاصل شود، حتاو آماده شد علم حاصل م
بوید در امور اعتقادی، یقین منطق هم لازم نیست و یقین عرف هم شامل اطمینان م شود ول باز خبر واحد مفید اطمینان

نیست.

دو اشال بر این کلام علامه وارد است:

اشال اول: امور اعتقادی بر دو قسم است: 1) امور اعتقادی که در آن علم و جزم لازم دارد نظیر علم به وجود خداوند تبارك و
تعال، توحید، علم به نبوت حت نبوت خاصه و علم به امامت، اینها اعتقادیات است كه علم لازم دارد. 2) امور اعتقادی که علم

لازم ندارد مانند: وجود صراط در قیامت، سؤال و جواب ملین در عالم قبر، رجعت و از این قبیل موارد.

و دلیل بر اینه وجود صراط در قیامت و رجعت و مانند این امور علم لازم ندارند این است كه ملاك دخول در اسلام شهادتین
است و شهادتین باید «عن علم و یقین» باشد. لذا اگر كس که اهل نماز و روزه باشد و به او بوییم آیا تو شهادت مده روز
قیامت صراط داریم؟ و او بوید من نمدانم، هیچ فقیه در اینجا نمگوید این «خرج من الاسلام» یا «لم ین مسلماً» یا «لم

ین موحداً». پس در بعض از اعتقادیات علم و جزم لازم نیست.

در نتیجه اگر خبر واحدی كه دلیل ظنّ معتبر است از این امور اعتقادیات که نیاز به علم ندارد خبر بدهد مثلا بوید خداوند
متعال روز قیامت صراط دارد، این موجب مشود که این مطلب را به شارع اسناد بدهیم و بوییم خداوند تبارك و تعال روز

قیامت صراط دارد و این اسناد دادن به شارع اثر شرع محسوب مشود، اصلا مهمترین اثر است.

اشال دوم: این است كه در باب تفسیر آیات، چه كس گفته علم لازم است تا قائل به عدم حجیت خبر واحد شد. بعبارت اگر
در باب تفسیر قائل به عدم حجیت خبر واحد باشیم پس باید اساس تفسیر كنار گذاشته شود؛ زیرا به همان ملاک، باب ظواهر
نیز کنار مرود به خاطر اینه با حجیت ظواهر و «اصالة الظهور»، یقین به خداوند تبارك و تعال حاصل نمشود، و ظواهر

نیز مفید ظناند، در حال اکثر آیات بر اساس حجیت ظهور «و كل ظاهرٍ حجة» معنا مشود و به ندرت اتفاق مافتد که علم به
تفسیر آیات پیدا شود بر فرض هم در بعض از موارد، بعض از قرائن، مفیدهی علم باشد ول در همه موارد اینطور نیست.

با عنایت بر این مطلب، در باب تفسیر آیات، غرض این است که به شارع اسناد بدهیم، مخواهیم بوئیم «إن اله عل العرش
استوی» این عرش یعن چه؟ یك روایت معتبر آمده این عرش را معنا کرده، همین برای ما كفایت مكند در اینه بوئیم مراد از

عرش این است.

پس دلیل دوم ایشان نیز مخدوش است و اگر باب حجیت خبر واحد در تفسیر را ببندیم باید كل باب تفسیر بسته شود برای اینه
به همان ملاك، ظواهر هم حجیت ندارد چون ظواهر هم مفید ظن است.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين

[1] ـ فقه الصادق، ج8،ص:154،ج9،ص:251.
[2] ـ كونها أخبار آحاد و لا معن لجعل حجیة أخبار الآحاد ف غیر الأحام الشرعیة فإن حقیقة الجعل التشریع إیجاب‏ ترتیب‏
یترتب عل ام، و أما غیرها فلا أثر فیه حتالأح للحجة كما ف وجود أثر عمل الحجة الظاهریة و هو متوقف عل أثر الواقع عل



القراءة ف جعل حجیتها وجوب الإتیان بالبسملة ف ون البسملة جزءا من السورة كان معنجعل الحجیة مثلا إذا وردت الروایة ب
الصلاة و أما إذا ورد مثلا أن السامری كان رجلا من كرمان و هو خبر واحد ظن كان معن جعل حجیته أن یجعل الظن

بمضمونه قطعا و هو حم توین ممتنع و لیس من التشریع ف ش‏ء و تمام اللام ف علم الأصول» المیزان ف تفسیر القرآن،
ج‏14، ص: 206.

ام الشرعیة الفرعیة إذا كان الخبر موثوق الصدور بالظن النوعالأح [3] ـ و أما غیر ذلك فلا حجیة فیه إلا الأخبار الواردة ف
المورد یقبل الجعل و الاعتبار الشرع ف فإن لها حجیة و ذلك أن‏ الحجیة الشرعیة من‏ الاعتبارات‏ العقلائیة فتتبع وجود أثر شرع
و القضایا التاریخیة و الأمور الاعتقادیة لا معن لجعل الحجیة فیها لعدم أثر شرع و لا معن لحم الشارع بون غیر العلم علما و
تعبید الناس بذلك، و الموضوعات الخارجیة و إن أمن أن یتحقق فیها أثر شرع إلا أن آثارها جزئیة و الجعل الشرع لا ینال إلا

اللیات و لیطلب تفصیل القول ف المسألة من علم الأصول». المیزان ف تفسیر القرآن   ج‏10   351.
[4] ـ  أن روایات التفسیر إذا كانت آحادا لا حجیة لها إلا ما وافق مضامین الآیات بقدر ما یوافقها عل ما بین ف فن الأصول

ام الشرعیة و أما ما وراءها كالروایات الواردة فالأح فإن الحجیة الشرعیة تدور مدار الآثار الشرعیة المترتبة فتنحصر ف
 ..... (بحث روائ)   تفسیر القرآن   ج‏9   211 فلا حجیة شرعیة فیها». المیزان ف م الشرععن الح القصص و التفسیر الخال

ص : 209.


