
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۱۸ آذر ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 41 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

گفتیم روی مبنای تخییر تردیدی در نف ثالث وجود ندارد اما بحث در این است بعد از تساقط متعارضین متوانیم نف ثالث را از
هر دو و یا از احدهما استفاده كنیم یا خیر؟ اگر قائل به نف ثالث استفاده شدیم به معنای تساقط ف الجمله است یعن هر چند دو

دلیل در مدلول مطابق تساقط مكنند اما دلالتشان در مدلول التزام باق است؛ اما اگر گفتیم نف ثالث استفاده نمشود، به
معنای تساقط من رأسه است یعن مدلولِ مطابق و التزام دو دلیل از حجیت ساقط مشود.

كنند یعنفرمایند این دو دلیل متعارض در خصوص مؤدی تساقط مم مرحوم شیخ (ولو در رسائل تصریح نفرموده) و نائین
این دو برای نف ثالث معتبرند. در مقابل مرحوم آخوند فرمودند مدلول مطابق و التزام احدهما حجیت دارد ول باید توجه

داشت چون احدهمای غیر معین است مدلول مطابق را به دست نمآوریم اما مدلول التزام حاصل است.

تفاوت کلام مرحوم نائین و شیخ در این بود که مرحوم نائین نف ثالث را در جای كه تعارض ذات باشد معتبر دانستند بخلاف
موردی که تعارض بالعرض است و نف ثالث معنا ندارد. البته مرحوم خوئ در مصباح (شاید در اجود التقریرات هم همینطور

باشد) این تفصیل را از نائین نقل نمكند و مگوید نائین قائل به نف ثالث است. اما مرحوم شیخ قائل به تفصیل نشدهاند. البته
بعد از روشن شدن انظار بحث مکنیم که آیا بین تعارض بالذات و بالعرض فرق وجود دارد یا خیر؟

دیدگاه مرحوم اصفهان

در کلام مرحوم اصفهان دقت وجود دارد که باید به آن اشاره کنیم. مرحوم اصفهان ابتدا با مرحوم نائین همراه مكنند و
مگوید نف ثالث معلول خبرین است ول نه از جهت که اینها حجت هستند بله نف ثالث از ذات دو خبر به دست مآید؛ به
استفاده کردند ول و به تبع آن در مدلول التزام ثالث از حجیت دو خبر در مدلول مطابق برای نف ر مرحوم نائینبیان دی
مرحوم اصفهان مگویند نف ثالث مربوط به ذات خبران است لا خبران بما هما حجتان و به نظر ما این بیان فنّتر است.

برای روشن شدن مطلب باید توجه داشت در این بحث ما دو خبر داریم که هر کدام ی مدلول مطابق و یك مدلول التزام دارد
پس در اصل چهار خبر داریم و  ادلهی حجیت شامل همه آنها مشود. كسان مثل مرحوم شیخ و نائین مگویند هر چند بین

دو دلالت مطابق تعارض واقع شده و تساقط مکنند اما بین دو مدلول التزام تعارض وجود ندارد؛ به بیان دیر هر چند
مدلول التزام در وجود تابع مدلول مطابق است اما در حجیت تابع آن نیست پس امان دارد حجیت مدلول مطابق ساقط

شود اما حجیت مدلول التزام همچنان باق بماند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در مرحله بعد باید به این نته توجه داشت که هر چند امان دارد مدلول مطابق، از حجیت ساقط شود ول امان ندارد از
وجود ساقط شود چون دلالت ربط به شرع (حجیت) و متلم ندارد بله از لفظ فهمیده مشود. مثلا اگر روایت که دلالت بر
وجوب نماز ظهر داشت از حجیت ساقط شد نمگوئیم پس از وجود هم ساقط است؛ به بیان دیر وقت مگوئیم دلیل حجیت

ندارد، یعن این معنا مراد نیست نه اینه این معنا موجود نیست.

لم نسبت به دلالت التزاماست. التفات مت تصدیق تصوری و گاه گاه فرمایند دلالت التزامدر ادامه م مرحوم اصفهان
تصوری لازم نیست بخلاف دلالت التزام تصدیق که باید متلم متوجه آن باشد؛ پس اگر نسبت به آن توجه نداشت (ولو لازم

است مخبر به باشد) ول در حقیقت نسبت به آن اخبار نردهاست.

 در مانحن فیه ما دنبال دلالت تصوری تصدیق هستیم پس اینکه مرحوم نائین در مانحن فیه فرمود دلالت التزام در حجیت
تابع مطابق نیست پس اگر دلالت مطابق در اثر تعارض از بین رفت دلالت التزام باق است تنها طبق این صورت معنا دارد.

 در نتیجه اگر متلم التفات به مدلول التزام تصدیق نداشت، در حقیقت از آن إخبار نمکند و ما نمتوانیم این خبر را منحل
به دو خبر کنیم.

این تتمه را هم ما اضافه مکنیم که اگر در جای شك كنیم این مدلول التزام را اراده كرده یا اراده نرده، نمتوانیم بوئیم
اصالة الجدیة و اصالة الحقیقة جاری است و مگوید حتماً متلم ارادهی جدی نسبت به این معنای التزام داشته؛ چون در

حقیقت شك داریم متلم از او خبر مدهد یا نه و در این موارد، عقلا اصالة الجد را جاری نمكنند بخلاف مدلول مطابق که در
آن اصالة الجد جاری مشود.

مرحوم اصفهان مفرماید بله اگر مدلول التزام داشته باشیم كه غالب ملفین به آن التفات دارند، متلم نمتواند بوید من
این حرف را زدم ول آن لازمه را اراده نردم؛ مثلا اگر به طلبهای نعوذ باله گفتیم تو مرتب كبیره شدی، لازمهاش این است كه

وید منظورم این نیست كه تو فاسق هستتواند بلم در این قبیل موارد نماو فاسق باشد و نشود پشت سرش نماز خواند. مت
چون این لازمه، قهری و عادی است و لازمه شرع عادتاً ترتب پیدا مكند.

خلاصه اینه ابتدا مرحوم اصفهان كلام نائین را تحیم کرد و گفت دلالت التزام در حجیت تابع مطابق نیست ول در ادامه
اشال داشتند که لازمهاش عدم حجیت دلالت التزام در صورت عدم توجه متلم به آن و یا در صورت ش است مر مدلول

التزام از لوازم عادی باشد که غالباً متلم به او توجه دارد.

در آخر راه دیری را برای تعبد به مدلول التزام چه متلم التفات به او داشته باشد یا نداشته باشد تصویر مكنند. مفرمایند
اگر حجیتِ دلیل را به معنای لزوم التزام به دلیل بیریم، نمشود دلیل لازم داشته باشد و ما به ملزوم ملتزم شویم اما به لازم

ملتزم نشویم.

فرق این بیان با بیان نائین در این است که نائین از راه عرف وارد مشد و مگفت إخبار به ملزوم، إخبار به لازم است و لازم
را جزء  مخبر به قرار مداد؛ یعن متلم یك خبر به مدلول مطابق و یك خبر به مدلول التزام دادهاست.

 وقت پای خبر به میان آمد، لازم است مخبر و متلم نسبت به آن خبر التفات داشته باشد و لذا مگوئیم در مانحن فیه باید
دلالت التزام تصدیقیه داشته باشیم که مخبر به آن التفات داشته باشد. اما اگر بحث را از إخبار بیرون آورده و بوئیم حجیت
دلیل توسط شارع یعن لزوم الالتزام و لزوم الالتزام یعن هم باید به ملزوم و هم به لازم ملتزم شوید. طبق این بیان كاری نداریم

كه لازم عنوان خبر و مخبر به را دارد یا ندارد.



مرحوم اصفهان از این بیان نتیجهای مگیرند که در باب اصل مثبت از آن استفاده مشود. در استصحاب تنبیه به نام اصل
مثبت داریم که در آنجا مشهور مگویند مثبتات امارات حجیت دارد اما مثبتات اصول عملیه حجیت ندارد.

 البته ما با مشهور مخالفت كردیم و از بعض روایات دال بر حجیت استصحاب علیه مشهور و به نفع خودمان اقامه دلیل
كردیم. با قطع نظر از آن ادله مرحوم اصفهان مگوید اگر قائل به این مبنا شویم و بوئیم حجیت یعن لزوم الالتزام و التزام به
ملزوم بدون التزام به لازم نمشود، باید همه لوازم در امارات و اصول عملیه معتبر باشد چون هم در مورد خبر واحد و هم در
مورد استصحاب مگوئید هر دو حجت هستند پس همانطور كه در خبر واحد التزام به دلالت مطابق و التزام پیدا مكنید،

در استصحاب هم باید به مدلول مطابق و التزام، ملتزم شوید.

در ادامه مفرماید فقط به یك نته توجه كنید که این نتیجه در صورت است که خودِ التزام متعلق برای تعبد باشد یعن شارع
بوید تو باید ملتزم به این دلیل بشوی؛ اما اگر التزام مطرح نبود و مراد تصدیق عمل باشد یعن ف مقام العمل مگوید ابقاء ما

كان كن، دیر این نتیجه وجود ندارد[1].

و اصفهان دیدگاه مرحوم نائین بررس

به نظر ما بیان نائین (إخبار از ملزوم إخبار از لازم است، پس اگر ملزوم مراد متلم نبود دلیل نداریم که لازم مراد متلم نباشد)
عرفیت ندارد. بله این بیان با تحلیل عقل درست است ول عقلای نیست یعن هیچ وقت عقلا نمگویند اگر مدلول مطابق کلام

من مشل داشت باید مدلول التزاماش را اخذ كنید. حت در صورت که تعارض هم در کار نباشد اگر دلالت مطابق ساقط
شد، عرف و عقلائ نیست که دلالت التزام باق بماند. هر چند موضوع مدلول التزام اصل دلالت است نه مراد بودن مدلول

مطابق و اصل دلالت هم با از بین رفتن حجیت مدلول مطابق از بین نرفته ول عقلا این را قبول نمكنند.

بیان اصفهان (ذات خبرین نف ثالث كند) هم روحش به كلام نائین برمگردد فقط یك مقدار تعبیر را فنتر كردهاست. طبق این
بیان هم وقت حجیت را از دلیل گرفتیم عرف و عقلا این دلیل را كالعدم مداند.

از مرحوم نائین که بین تعارض بالذات و بالعرض تفصیل مدهند و در آخر كلام مگوید این حرف تحلیل عقل است و تحلیل
عقل در این مسائل اعتباری ندارد، عجیب است که قائل به چنین نظری شدهاند. از مرحوم نائین سؤال مكنیم تفیك بین دلالت

مطابق و دلالت التزام عقلای است؟ به نظر ما وقت دلیل که لازم دارد در میان عقلا مطرح مشود، عقلا به آن توجه
نمكنند چه اینکه با دلیل دیری هم تعارض کند.

و التزام قلا و عرف بین مدلول مطابقع دارد ول عقل تحلیل و وجه و التزام ر هر چند انحلال خبر به مطابقبه عبارت دی
تفیك نمكند. عرف مگوید اگر مدلول مطابق دلیل از اعتبار افتاد، مدلول التزاماش هم از اعتبار ساقط مشود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نهایة الدرایة ف شرح الفایة ( طبع قدیم )، ج‏3، ص: 334 و 335: و منه یظهر عدم صحة نف الثالث بأحدهما المعین
واقعاً، بما هو حجة عل الملزوم لعدم حجیته‐ كما عرفت‐ و عدم صحة نفیه بهما معاً‐ بما هما حجتان‐ لعدم حجیتهما معاً،

بل اللازم نف الثالث بالخبرین بذاتهما. لا بما هما حجتان عل الملزوم و الحجة عل الملزوم حجة عل لازمه، و ذلك لأن الخبرین
یشفان عن مدلولهما المطابق، و عن مدلولهما الالتزام و عدم حجیة الخبرین عن الملزوم‐ لمان التعارض‐ لا یمنع عن

حجیة الخبرین عن اللازم، لمان التوافق. و التبعیة ف الوجود‐ ف مرحلة الدلالة و الاشفیة‐ لا تستدع التبعیة ف الحجیة.
نعم: قد أشلنا علیه ف محله بأن الدلالة الالتزامیة التصوریة، و ان كانت متحققة مع عدم الالتفات من المتلم إل اللازم و



الملازمة، إ أنّ العبرة ف الإخبار و الحایة القصدیین، بالدلالة التصدیقیة، و مع عدم الالتفات إل اللازم لا خبر عنه من المخبر،
و إن كان هو لازم المخبر به، لا أنه لازم مخبر به، و حیث لا خبر عن اللازم، فلا حجة علیه. و یندفع فیما إذا كان اللازم من اللوازم

ازاً، بنحو الإجمال لا بنحو التفصیل، بأنه یؤاخذ المخبر بالملزوم و اللازم، و لا یلتفت إلالعادیة الملتفت إلیها نوعاً، و لو ارت
دعوى عدم التفاته إل اللازم. كما یمن التعبد باللازم مطلقاً‐ بوجه آخر‐ فیما إذا كانت الحجیة بمعن لزوم الالتزام، فان

الالتزام بالملزوم لا یجامع عدم الالتزام بلازمه، فالتعبد بالالتزام بالملزوم یستلزم التعبد بالالتزام بلازمه، فیجب الالتزام باللازم، لا
من حیث أنه مخبر به تبعاً، بل من حیث أنّ لزوم الالتزام بالمخبر به یستلزم لزوم الالتزام بلازمه. و لذا نقول: إن الأخذ باللازم‐

بناء عل هذا المبن‐ لا یختص بموارد الأمارات بل یجری ف جمیع موارد التعبد، و لو كان من الأصول العملیة. إ أنّ هذا
المبن‐ أیضا‐ إنما یصح إذا كان التعبد بالالتزام بعنوانه، و أما التعبد بعنوان التصدیق العمل أو بعنوان الإبقاء، و عدم النقض

عمً، فلا یقتض التعبد باللازم، إذ إیجاب ش‏ء لا یقتض إیجاب لازمه بوجه، إذا لم ینطبق علیه بنفسه عنوان التصدیق العمل أو
الإبقاء العمل. و تمام اللام ف محله. إ أنه‐ بناء عل هذا المبن‐ یون التعبد باللازم بتبع التعبد بالملزوم‐ ف الخبر

الموافق‐ إذ لا یجب الالتزام واقعاً بالمخالف، فف الثالث مستند إلیه.


