
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 38 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تحقیق حضرت استاد در اصل اول در تعارض

در بحث اصل اول در تعارض هر چند اکثر بزرگان قائل به تساقط شدند اما نظر ما بر تخییر استقرار پیدا کرد. با تتبع که انجام
دادیم چهار بیان در رد تخییر ذكر شده بود که ما در تمام آنها خدشه کردیم.

لون الأصل الأوفرمایند «فحسب ما بینّاه ینیز اختیار شده است. ایشان م البته مبنای تخییر غیر از ما توسط مرحوم ایروان
ف المتعارضین هو التخییر». البته «إلا أن یقال» هم دارد كه ظاهراً به آن قائل نشدهاند[1].

مرحوم حاج شیخ عبدالریم حائری (رضوان اله علیه) نیز از قائلین به تخییر است[2]. ایشان مفرمایند «ان قلنا باطلاق دلیل
الحجیة لحال التعارض فلا وجه للتوقف، بل الوجه عل هذا التخییر»[3]. البته در این بحث باز هم جای جستجو وجود دارد و

شاید کسان دیر هم قائل به تخییر باشند.

در هر صورت اگر احدی هم قائل به تخییر نباشد، این بحث فقه نیست كه بوییم اجماع داریم و این اجماع كشف از قول
معصوم مكند. این قاعده اول، و ملاكش هم عقل است. به نظر ما عقل در مقابل این دو حجت، حم به تخییر مكند؛ چون

اطلاق ادله حجیت هر دو را گرفته یعن هر كدام با قطع نظر از دیری صلاحیت حجیت فعلیه را دارد. چرا باید به جهت تعارض
دو حجت فعل را به طور كل از میدان خارج كنیم؟ در این مورد عقل و عقلاء مگویند به مقداری كه ضرورت دارد اطلاق هر

.ری را حتما ترک کنه دیملتزم باش مشروط بر این به ی كدام را مقید كن به ترك العمل بالآخر یعن

دخالت مبنای وجود مجعول در باب امارات در بحث

نتهای که باید تذکر بدهیم این است که بحث از اصل اول بناء عل الطریقیة روی این فرض مطرح مشود كه در باب امارات
مجعول داشته باشیم؛ یعن بوییم شارع این اماره را به عنوان طریق قرار داده و طریقیت مجعول شارع باشد. عقلا در جای که

به خبری عمل مکنند جعل ندارند و جعل طریقیت تنها به دست شارع امان دارد. مشهور در مثل «خبر الواحد حجةٌ»
مگویند  شارع طریقیت را برای این خبر جعل كردهاست. مرحوم نائین در این قبیل موارد قائل به وسطیت در اثبات است.

برخ تعابیر دیر مانند جعل منجزیت و معذریت و... امثال آن هم وجود دارد[4].

کند؛ یعنم ر كه طریقیت هم در آن هست را نفطبق این مبنا اگر مجعول طریقیت شد، هر كدام از ادله، مجعول دلیل دی
خبری كه مگوید تسبیحات یك بار و خبری که مگوید تسبیحات سه بار است، هر کدام به عنوان طریق ال الواقع یدیر را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نف م کنند؛ در نتیجه هیچ كدام نباید حجیت داشته باشند. تا اینجا هر چه بحث کردیم طبق این مبنا بود و ما طبق این مبنا قائل
به تخییر شدیم.

طبق نظر ما هر چند شارع، واقع را در نظر گرفته و حم واقع داریم و برای رسیدن به آن حم، این طریق خارص را حجت
قرار داده اما طریقیت مجعول نیست تا به شارع بوییم در فرض تعارض نمتوان هر دو را طریق قرار بده پس باید تساقط

کنند. به بیان دیر هر چند طریق داریم یعن شارع بینه و ظواهر را حجت قرار داده اما شارع برای بینه و ظواهر طریقیت جعل
نردهاست لذا هر دو دلیل شامل ادله حجیت شده و ما بین اینها مخیر هستیم.

طبق این بیان تقسیم حم به واقع و ظاهری نیز به نظر ما از اغلاط مشهور در علم اصول است؛ چون معنا ندارد شارع بوید
من این خبر و مؤدایش را كه وجوب صلاة ظهر است، به عنوان طریق ال الواقع جعل كردم. شارع هم مانند عقلا مجعول ندارد

و تطابق با واقع یا مخالفت با آن را مدنظر قرار نمدهد. تنها بحث منجزیت در صورت اصابت با واقع و معذریت در صورت
عدم اصابه به واقع طبق این اماره مطرح مشود.

عدم وجود مجعول در امارات مختار مرحوم امام، شاهرودی و بروجردی (رضوان اله تعال علیهم) است. البته امان دارد با
جستجوی بیشتر افراد دیری را که قائل به این نظریه باشند پیدا کرد.

مطلب سوم(امان نف ثالث در صورت تساقط)

گفتیم در اصل اول در تعارض سه مطلب باید مدنظر قرار بیرد. مطلب اول دلیل حجیت اماره و مطلب دوم کشف مبنای
طریقیت یا سببیت از ادله لفظیه بود که بحث از اینها گذشت.

مطلب سوم در مورد کسان است که قائل به تساقط مشوند. باید دید طبق این مبنا مرادشان از تساقط، تساقط در خصوص
مؤدا یعن تساقط ف الجمله و توقف است که نتیجهاش نف ثالث باشد یا نه مرادشان تساقط رأسا است که دیر از آن نمتوان

نف ثالث را استفاده کرد. اگر دو روایت در خصوص مؤدا تساقط كنند هر دو در نف ثالث مشترکند مثلا یك روایت مگوید دعا
عند رؤیة الهلال واجب و یك روایت مگوید دعا عند رؤیة الهلال حرام است. در این مورد اگر بوییم با هم تعارض مکنند اما

هر دو در نف استحباب، اباحه و كراهت مشتركند.

از كلمات مرحوم شیخ، اشتراک دو دلیل متعارض در نف ثالث استفاده مشود. همچنین مرحوم نائین در جای كه تعارض
تعارض ذات و نه بالعرض باشد، همین نظر را دارد. مرحوم آخوند هم مفرمایند ی غیر معین دال بر نف ثالث مکند. فرق
كنند و هر دو در نفگوید هر دو در خصوص مؤدا تساقط منظریهی مرحوم شیخ و آخوند در این است که مرحوم شیخ م

ثالث نقش دارند؛ ول آخوند مگوید ی از این دو حجت و دیری معلوم الذب است و چون ی غیر معین است و ما
نمدانیم كدام است باید ی غیر معین نف ثالث کند. البته نتیجه هر دو کلام ی است ول از جهت علم این تفاوت وجود

دارد.

اشال طبق مبنای مرحوم آخوند پیش مآید که شاید کس بوید مرحوم آخوند مفرماید وقت دو دلیل با هم تعارض مكنند
اجمالا مدانیم ی از اینها معلوم الذب است ول نمدانیم کدام است پس در این صورت باید احام علم اجمال پیاده شود؛

یعن بوییم در جای که احتیاط امان دارد احتیاط کن مثلا در جای که یك روایت مگوید تسبیحات اربعه ی است و یك
روایت مگوید تسبیحات سه تاست احتیاط این است كه سه تا بخواند.



در جواب مگوییم اشال این حرف وقت كلمات مرحوم اصفهان (رضوان اله تعال علیه) را بیان كردیم بواسطه دو مطلب
روشن شد.

مطلب اول اینه علم اجمال بعد از تعارض به وجود مآید پس ابتدا باید مشل تعارض را با قواعد تعارض حل كنیم. اگر
تلیف متعارضین حل شد، علم اجمال هم منحل مشود لذا در متعارضین وجه برای اجرای قواعد علم اجمال وجود ندارد.

مطلب دوم این است كه در همه موارد تعارض چنین علم اجمال وجود ندارد، چون در برخ مواردِ تعارض، احتمال كذب هر
دو دلیل وجود دارد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ الأصول ف علم الأصول، ج‏2، ص: 437.
در حاشیه كفایه به انظار ایشان و مرحوم محقق نائین است كه مرحوم اصفهان [2] ـ مرحوم حائری مؤسس حوزه، از كسان

خیل توجه دارند.
[3] ـ دررالفوائد ( طبع جدید )، ص: 648.

،[4] ـ برای تحقیق بیشتر در بحث مجعول در باب امارات و اصول عملیه به کتاب «جعل در طرق» از منشورات مرکز فقه
نوشته فاضل ارجمند جناب آقای آزادمنش مراجعه شود.


