
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۰۷ آذر ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث به کلام امام (رضوان اله تعال علیه) رسید؛ ایشان در مورد اصل و قاعده اول در تعارض فرمودند باید در دو مبنا بحث
کنیم الف ـ دلیل حجیت ادله بناء عقلا باشد ب ـ دلیل حجیت ادله اخبار و روایات باشد. برای صورت اول دو تصویر و فرض

ذکر کردند و فرمودند طبق این مبنا و در هر دو صورت، وقت دو اماره یا خبر تعارض کردند، بنای عقلا بر تساقط است و هیچ
كدام را معتبر نمدانند. بحث از فرض اول به اتمام رسید.

ادامه بیان دیدگاه مرحوم امام خمین

ب ـ دلیل حجیت ادله اخبار و روایات باشد: در این فرض مفرمایند سه احتمال وجود دارد:

ب ـ 1 ـ آیات و روایات، حجیت خبر واحد را ف الجمله مرسانند و نسبت به حال تعارض اهمال یا اجمال دارد.

ب ـ 2 ـ آیات و روایات مقید به عدم تعارض است؛ یعن مگویند خبر واحد در صورت حجت است كه معارض نداشته باشد.

در مورد این دو فرض مفرمایند اینها مجرد تصور عقل محض است یعن روشن است که آیات و روایت اجمال و اهمال
ندارد و یا مقید به عدم وجود معارض نیست.

ب ـ 3 ـ آیات و روایات نسبت به این مطلب اطلاق داشته باشد. برای این فرض دو صورت ذکر م کنند:

اطلاق لحاظ: یعن شارع لحاظ حال تعارض را در ادله نقلیه كرده و مگوید الخبر حجةٌ حتّ ف فرض الابتلاء بالمعارض. در
اطلاق لحاظ هم چند احتمال وجود دارد:

احتمال اول اینکه بوئیم شارع نسبت به حالت تعارض هیچ نظری نداده است. اشال این است که این بیان با مقام شارع
سازگاری ندارد.

احتمال دوم این است که بوئیم شارع مگوید به هر دو عمل کند. اشال این فرض هم تعبد به متنافیین و ضدین است و فرض
این است که امان عمل به هر دو وجود ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


احتمال سوم این است كه بوئیم شارع احاله به عقل و عقلا داده یعن گفته طبق روش كه عقلا در متعارضان دارند عمل كنید.
در چنین مواردی «لو صرح بأن هذا حجة و أن ذاك حجة» عقَلا حم به تخییر مكنند در نتیجه ما هم مسئله تخییر را مطرح

كنیم.

اطلاق ذات: یعن تمام الموضوع خبر الواحد و حم حجیت است پس تمام موضوع برای حجیت، خبر الواحد مشود که ذاتاً
شامل فرض تعارض هم مشود. مثل اینكه وقت مولا گفت اعتق رقبةً، تمام الموضوع رقبه است پس شامل مؤمنه و كافره هم

مشود.

فرق اطلاق ذات و لحاظ این است که در اطلاق لحاظ شارع لحاظ حال تعارض را مکند و مگوید من این دلیل را حت در
حال تعارض هم حجت قرار مدهم. اما در اطلاق ذات مگوئیم ذات حم(حجیت) و موضوع(خبر واحد) شامل حال تعارض

است یعن چون شارع یك خبر واحد و معین را حجت قرار نداده بله طبیعت موضوع حجت قرار گرفته پس شامل حال
تعارض هم هست.

ایشان نسبت به اطلاق لحاظ مگویند قبول نداریم كه شارع این قبیل اطلاق را مدنظر قرار داده باشد و در این اطلاق حال
تعارض را هم لحاظ کرده باشد. بله طبق صناعت اگر فقیه بخواهد به اطلاق آیات استدلال كند، باید به اطلاق ذات تمسك كند
و نه اطلاق لحاظ پس مقتضای قاعده را طبق اطلاق ذات مطرح مکنند. در مورد اطلاق ذات مگویند شاید کس بوید اینجا

فرض تخییر وجود دارد چون اینجا هم سه احتمال وجود دارد:

ی احتمال اینکه به هر دو عمل كنیم که امانش نیست یا هر دو را كنار بذاریم كه منجر به تساقط است اما راه سوم این است
كه اطلاق هر كدام را مقید به ترك دیری كنیم؛ یعن بوئیم شارع هر کدام از دو طرف را در صورت حجت قرار داده که دیری

را ترك كنید.

شود اكتفا كنیم یعنبرطرف م گوید ما باید به مقداری كه تنافگوید، عقل در صورت تعارض مر قائل به تخییر مبه بیان دی
وقت از ی طرف بین دو خبر تناف شده و از طرف دیر نتوانستیم به هر دو عمل كنیم و از طرف دیر هر دو را هم نمتوانیم
كنار بذاریم، باید به مقداری كه تناف حل بشود اکتفا کنیم. آن حداقل برای رفع تناف، تخییر است یعن باید بوئیم حجیت هر

كدام مقید به ترك عمل به دیری است. قائل به تخییر در ادامه مگوید در این مبنا فرق بین سببیت یا طریقیت در حجیت وجود
ندارد.

مرحوم امام در ادامه مفرمایند بعض به این قول اشال كرده و گفتهاند قول شما روی سببیت درست است چون بنابر سببیت
در هر كدام مصلحت وجود دارد پس مانع ندارد که عقل حم به تخییر كند. اما بنابر طریقیت چون هیچ كدام نمتواند كاشف

از واقع باشد لذا عقل هیچ كدام از اینها را كاشف از واقع قرار نمدهد. از ظاهر عبارت امام استفاده مشود كه ایشان این
اشال را قبول دارند.

ایشان مفرمایند به نظر ما روی قول به سببیت هم این مبنا درست نیست چون وقت به عقل مراجعه مكنیم دو احتمال وجود
دارد:

احتمال اول اینكه عقل حم شارع را تقیید بزند و بوید هر چند شارع این را حجت قرار اما این حجیت مقید به ترك دیری
است در نتیجه تقیید عقل باشد. ایشان مفرماید این احتمال محال است چون عقل نمتواند در دایره شرع دخالت كند.



احتمال دوم اینكه بوئیم وقت ادله را به عقل ارائه مدهیم، كشف مكند که شارع قائل به تخییر است یعن حجیت هر كدام را
مقید به ترك دیری كردهاست. ایشان مفرمایند هر چند این احتمال تصویر درست دارد اما در مقام اثبات دچار مشل است.
در توضیح مگویند ما حم عام (صدّق العادل) داریم که هر دو خبر را مطلقا حجت قرار دادهاست یعن هر دو حجتند اعم از

اینكه طرف دیر حجت باشد یا نباشد. شما اطلاقها را از بین بردید ول عموم عام را حفظ كردید یعن این قاعده را جاری
کردید که در دوران امر بین تقیید اطلاق و تخصیص عام، تقیید اطلاق مقدم است. چون در اطلاق مگوئیم نباید قرینهای بر

تقیید باشد در حالکه عام صلاحیت برای قرینیت بر تقیید دارد.

نظیر اینكه یك دلیل مگوید اكرم العلما و یك دلیل مگوید لا ترم الفاسق. اگر نسبت عام و خاص من وجه باشد یك دلیل
مگوید اكرم العلما این عام است، اعم از عادل و فاسق. یك دلیل مگوید لا ترم الفاسق، این اطلاق دارد اعم از عالم و غیر

عالم. اینجا نمگوئیم در ماده اجتماع اینها با هم تعارض مكنند و اذا تعارضا تساقطا. مگوئیم اكرم العلما بیان و قرینه است
و در نتیجه برای فاسق اطلاق تشیل نمشود. لذا اطلاق را مقید مكنیم به فاسق غیر عالم و مسئله حل مشود.

در مانحن فیه شما از راه تقدیم تقیید اطلاق مخواهید وارد شوید اما غفلت كردید که این قانون در جای است كه مثل اكرم
العلما و لا ترم الفاسق تعارض ذات باشد. اما اگر تعارض بین دلیلین بالعرض شد مثل ما نحن فیه دو راه داریم:

یك راه این است كه عموم ادله حجیت تخصیص بخورد و بوییم ی از این دو حجت است و چون نمدانیم كدام است، باید
سراغ تساقط برویم. راه دوم این است كه حجیت به ترك دیری تقیید بخورد. از میان این دو راه هیچ كدام بر دیری ترجیح ندارد

وئیم تقیید اطلاق و یا تخصیص عام ترجیح دارد. چون هر دو احتمال وجود دارد و ما راهتوانیم بدر چنین موردی نم یعن
نداریم لذا مسئله تساقط را باید مطرح كنیم.

تفاوت مش مرحوم امام با دیران مثل مرحوم خوئ این است که مرحوم خوئ وقت به ادله لفظیه رسیدند فرمودند چون اطلاق
ذات ادله لفظیه هر دو را مگیرد ما چند راه داریم: یا عمل به هر دو که لا یمن؛ یا عمل به احدهمای معین كه ترجیح بلا مرجح

است و یا احدهمای غیر معین كه گفتیم معنا ندارد یا تساقط؛ یعن بعد از بررس تمام احتمالات مسئله تساقط را به عنوان
آخرین احتمال باق مانده مطرح مكردند. اما اینه بوئیم اینجا از باب دوران بین تقیید اطلاق یا تخصیص عام است و این
قانون در جای است كه تعارض ذات باشد اما در جای كه تعارض بالعرض باشد این قانون جریان ندارد؛ از فرمایشات امام

(رضوان اله تعال علیه) است.[1]

حدیث اخلاق هفته

[2] روایات وارد شده که به مناسبت ایام هفدهم ربیع که از آن گذشتیم این را عرض در ذیل آیه شریفه «و انَّكَ لَعل‏ خُلُق عظیم»‏
مكنیم.

از امام صادق (علیه السلام) نقل شده که ایشان فرمودند «انَّ اله ادب نَبِیه علَ ادبِه فَلَما انْتَه بِه الَ ما اراد» خدا نبیش را
تربیت فرمود. مدانید كس كه تربیت شدهی خدای تبارك و تعال است وجود مبارك پیامبر(صل اله عليه وآله) است.

بعد مفرماید وقت از تربیت آنچه اراده مكرد محقق شد فرمود «خُذِ الْعفْو و امر بِالْعرفِ و اعرِض عن الْجاهلین‏»[3] سه دستور
به او داد و اینها چیزهای است كه انسان اگر بخواهد به كمال برسد باید در خودش پیاده كند. حدّ اعلایش در وجود مبارك پیامبر

هست، در حدّ مادون او و خیل هم با فاصله باید در دیران محقق بشود. مراد از «و امر بالعرف» چیست، بحث زیاد دارد. ما
هم در بحث حجیت عرف ولو اینه ارتباط به این آیه ندارد اما دیران چون مطرح كرده بودند ما هم مطرح كردیم. «واعرض



عن الجاهلین» از جاهلین هم اعراض كن. گذشت امر به خوب، حالا عرف را خوب بیریم، نی بیریم معروف است، و
اعراض از جاهلین. این سه مطلب را باید خیل مراقبت كنیم.

اولا در خانواده خودمان اگر همسر یا فرزند انسان خطای را مرتب شد انسان در مرحله اول آن برخورد شدید را نداشته باشد و
گذشت داشته باشد. نسبت به دیران هم همینطور انسان دائماً به خوب سفارش كن و اعراض از جاهلین كه این مخصوصاً در

زمان ما خیل مطرح است انسان به حرف و کار جاهلین بها ندهد. اگر آنها نسبت به انسان اهانت كردند انسان اعتنا نند.

«فَلَما فَعل ذَلكَ لَه رسول اله ص زَكاه اله» وقت این سه مرحله را پیامبر انجام داد خدا او را تزكیه كرد. به مقام تزكیه رساند و
ضفَو اها زَكفَلَم» .بعد كه خدا او را به مقام تزكیه رساند فرمود تو بر خُلُق عظیم هست «یمظع ‏ خُلُقلنَّكَ لَعا مزكا شد. «فَقَال

الَیه دِینَه‏» وقت خدا به این خُلُق عظیم رساندش دین خودش را به او تفویض كرد. مقام تشریع به او داد گفت حالا اگر تو هم
بخواه تشریع كن چیزی را واجب كن یا حرام كن. ما معتقدیم پیامبر مقام و منسب تشریع داشتند و این مقام و منسب

تشریع به ائمه معصومین علیهم السلام به اعتقاد ما رسید و شاهد بر این هم این روایات فراوان كه ما در فروع از ائمه داریم.

معمولا آیه شریفه «إنك لعل خلق عظیم» را فقط برای مسائل اخلاق مطرح مكنند. در بعض از روایات خلق را به بعض از
مصادیق اخلاق هم معنا كرده اما در بعض از روایات به دین اسلام معنا كرده. «إنك لعل خلق عظیم» یعن تو صاحب دین
عظیم. حالا انسان اگر بخواهد خوب اینجا دقت كند این خُلُق عظیم یك گوشهای از آن مسائل اخلاق است. یعن پیامبر یك

مصنوع كامل و یك موجود كامل از نظر اله است. «إنك لعل خلق عظیم» یعن انسان كامل كامل، من جمیع الجهات.

حالا این «إنك لعل خلق عظیم» آیا از آن انحصار استفاده مشود؟ اصلا بوئیم خلق عظیم یك مطلب است كه مخصوص
پیامبر اكرم(صل اله عليه وآله) است ، اصلا دیران به سراغش نروند كه از آیه انحصار استفاده نمشود! ولو اینه آن مرتبهی
بالایش در اختیار رسول اكرم هست ول اگر یك انسان این مراحل را ط كند متواند به این خلق عظیم برسد. اینطور نیست كه

ما از آیه بخواهیم انحصار را استفاده كنیم و چون ما مخواهیم متصدی دین بشویم، حالا مقام تشریع اختصاص به پیامبر و
ائمه دارد و از اینها هرگز تجاوز نمكند ول ما هم در صدد كشف دین هستیم دنبال این هستیم كه دین خدا را بفهمیم، دین خدا
را برای مردم بیان كنیم، ما هم باید در این مسیر خلق عظیم قرار بیریم، ما هم باید خودمان را تزكیه واقع كنیم، نه اینه اسم

خودمان را بذاریم بوئیم ما هم آدم مهذب هستیم، به مجرد ذكر گفتن و چله نشین انسان مهذب نمشود.

آید به روحانیت یك اهانتپیش م لاست. شما ببینید یك مش لكار مش اعراض از جاهلین كه در آیه شریفه آمده خیل
مشود چقدر در ما اثر مگذارد؟ این اثر به این معناست كه ما از جاهلین اعراض نردیم، اعراض از جاهلین به این معنا نیست

كه اگر او به تو فحش داد تو سرت را زیر بینداز و برو، این یك مصداقش است، تو اعتنا نن.

 اعراض این است كه آدم با همه وجود از جاهل اعراض كند، اگر زمانه طوری شد كه نسبت به روحانیت بدگوی مكنند این
در درونش و در قلبش هم هیچ برایش تغییری به وجود نیاید، این مشود اعراض واقع. انسان از جاهل، آن كس كه با دین خدا

مخالفت مكند، با متدینین مخالفت مكند، با احام خدا مخالفت مكند، این معنای اعراض است و امیدواریم ان شاء اله
خداوند مراتب از این خلق عظیم را در ما محقق بفرماید.[4]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و أما بناء عل أنّ المستند لها ه الأدلّة الشرعیة من الآیات و الروایات، ففیها احتمالات بحسب التصور العقل: أحدها:
أنّها مهملة بالنسبة إل حال التعارض، بل ه ف مقام إثبات حجیة خبر الواحد ف الجملة. ثانیها: أنّ مفادها حجیة خبر الواحد



مقیداً بصورة عدم التعارض. و هذان الاحتمالان مجرد تصور عقل، لا ینبغ تطویل اللام و البحث عنهما. ثالثها: أنّها تعم صور
التعارض بالإطلاق اللحاظ؛ أی حاظ الإمام علیه السلام أو الشارع حال التعارض أیضاً حال الحم بالحجیة.» تنقیح الأصول،

ج‏4، ص: 521 تا 523.
[2] ـ قلم، 4.

[3] ـ اعراف، 199.
نع نموالْم هدِ البع ِبا نع یسع ندُ بمحدَّثَنَا مه علیهم، ج‏1، ص: 379: حال فضائل آل محمد صل [4] ـ بصائر الدرجات ف
ینلالْجاه نع رِضعا فِ وربِالْع رما و لَه قَال ادرا ام َلع هقَامذَا اا َّتح نَبِیه بدا هنَّ الا :ع قَال هدِ البع ِبا نارٍ عمع نب اقحسا
فَلَما فَعل ذَلكَ لَه رسول اله ص زَكاه اله فَقَال انَّكَ لَعل‏ خُلُق عظیم فَلَما زَكاه فَوض الَیه دِینَه فَقَال ما آتاكم الرسول فَخُذُوه و ما

هال ولسنَّ را ةَ وَالص لنْزا هنَّ الا و لَّهكَ كذَل هازَ الجرٍ فَاسم لص ك هال ولسر مرح و رالْخَم هال مروا فَحفَانْتَه نْهع منَهاك
.كَ لَهذَل هازَ الجا فَاهقَاتوا قَّتص و


