
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » تعارض ادله »

در تاریخ ۲۷ آبان ۱۳۹۷

احام تعارض
جلسه 30 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

کلام مرحوم اصفهان

کلام بعدی که ذکر مکنیم متعلق به مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه الشریف) است. ایشان ابتدا چهار احتمال موجود
در متعارضین را به صورت تصوری ذكر مكنند و پس از رد احتمال اول، دوم و سوم، احتمال چهارم را مپذیرند.

احتمال اول: حجیة احد المتعارضین بلا عنوان: در موارد تعارض ی مبهم و یا مردد حجت باشد. در این احتمال هر دو دلیل
شرایط حجیت شأنیه را دارند ول چون تعارض کردند ی غیر معین حجت است.

احتمال دوم: آنه در واقع موافق با واقع است حجیت دارد.

احتمال سوم: حجیة كلیهما معاً.

احتمال چهارم: سقوطهما عن الحجیة.

البته در انتها مسئلهی تخییر را نیز مطرح مکنند منته باید در عبارت ایشان دقت کنیم و ببینیم چرا ایشان این احتمال را از
سایر احتمالات جدا کردهاند.[1]

احتمال اول(حجیة احد المتعارضین بلا عنوان)

در مقام ارائه برهان برای این احتمال م‌گویند مقتض برای حجیت، احتمال اصابهی خبر با واقع است که در مانحن، فرضِ
وجود احتمالِ اصابه، در هر دو طرف و در صورت بروز تعارض وجود دارد پس مقتض موجود است.

 تنها چیزی که به عنوان مانع  وجود دارد علم اجمال به كذب احد الدلیلین است که نسبت به هر دو متساوی است یعن هر چند
نسبت به ی معین و یا هر دو معاً نمتواند مانعیت داشته باشد اما به نحو ی غیر معین متواند ایجاد مانعیت كند. در نتیجه
چون مقتض و مانع، در حجیتِ ی غیر معین وجود دارد، باید قائل به حجیت احد المتعارضین به صورت غیر معین شویم.

مرحوم اصفهان به این بیان سه اشال دارند:
اشال اول: این اشال مبنای است و به نحو قاعدهی كل مگویند مرر گفتیم[2] كه امور حقیقیه و اعتباریه به امر مردد تعلق
پیدا نمكند چون امر مردد «لا ثبوت له ذاتاً و وجوداً و ماهیة و هویة». فرد معین است که وجود دارد اما فرد مردد وجود ندارد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2287
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


و چون حجیت از اوصاف اعتباریه است و نیاز به متعلق دارد، متعلقش باید معین باشد و محال است که به غیر معین تعلق پیدا
کند.

اشال دوم: حجیت، طبق مبنای مشهور به معنای جعل حم مماثل و روی مبنای آخوند به معنای منجزیت است و این معنا
قابلیت تعلق به مردد را ندارد.

اشال سوم: اثر حجیت، محركیت است و محركیت به نحو مبهم محال است.

در ادامه نسبت به برهان قائلین به این قول مگویند فساد این برهان روشن است چون مقتض در دلیل معین معنا دارد و در
چیزی که غیر معین باشد وجود مقتض معنا ندارد.[3]

احتمال دوم (حجیة أحدهما المعین و هو الخبر الموافق للواقع‏)

ابتدا در مقام بیان برهان برای این احتمال مفرمایند از میان دو دلیل متعارض، خبری شأنیت برای حجیت فعل دارد که مطابق
با موافق باشد؛ پس اگر گفتیم ی معین به حسب الواقع حجت است مسئله به باب اشتباه حجت بلا حجت مرود. اشتباه

حجت به لاحجت در جای است که بین دو خبر یقین داریم راوی یك خبر عادل و راویِ خبر دیر فاسق است اما نمدانیم كدام
عادل و كدام فاسق است. این قائل هم مگوید در هر تعارض، مسئلهی اشتباه حجت بلا حجت مطرح است.

مرحوم اصفهان در جواب مفرمایند در باب تعارض ولو امان دارد بحث علم اجمال مطرح شود اما ما باید قطع نظر از علم
اجمال بحث تعارض را حل کنیم. در بحث تعارض علم اجمال به حم واقع و یا وجود الحجة نباید مطرح شود چون در

تعارض امان کذب و عدم اصابت با واقع در هر دو وجود دارد پس چطور متوان گفت در هر تعارض علم اجمال به وجود
الحجة بین دو دلیل داریم در حالیه علم اجمال در جای است كه قطعاً ی از اینها مطابق با واقع باشد. در نتیجه اگر احتمال

وقوع مطابقتِ با واقع در ی از اینها وجود داشت، فایده ندارد چون در باب حجیت وصول لازم است و تا واقع به ما نرسد
تنجز و حجیت وجود ندارد.[4]

احتمال سوم (حجیة كلیهما معاً)

طبق این احتمال اگر قدرتِ عمل به هر دو وجود دارد باید به هر دو عمل شود و اگر نیست، در صورت امانِ احتیاط، احتیاط
کند و اگر نمشود دوران بین محذورین است و حم به تخییر کنیم. در هر صورت هر دو نباید از حجیت ساقط نشوند و هر دو

ت فعلندارند اما هر دو حج گوئیم هر چند این دو دلیل حجیت بالفعل و واقعر مباید بالفعل حجت باشند. به عبارت دی
ظاهری هستند. مرحوم اصفهان مفرماید مرحوم آخوند در مجلس درس این احتمال را پذیرفتهاند.

در مقام استدلال بر این احتمال مفرماید باید در دو مقام بحث کنیم:
1- اثبات: در مورد مقام اثبات مفرمایند «إن مقتض الاثبات ف كل منهما تام» دو دلیل برای حجیت از نظر اثبات كمبودی

ندارند چون در مسئلهی حجیت و در مقام اثبات سه احتمال داده مشود:

1- الف‐ حجیت مقید به عدم المعارض است: یعن حجت چیزی است که معارض نداشته باشد. طبق این احتمال مفرمایند
لازم است هر دو خبر از حجیت خارج شوند چون هر دو معارض دارند.



1- ب‐ حجیت از نظر معارض و عدم معارض مهمل است: یعن بوئیم چون نمدانیم دلیل كه خبر را حجت قرار داده شامل
فرض وجود معارض هست یا نیست پس مهمل است. طبق این احتمال هم مفرمایند ادله حجیت خبر واحد شامل هیچ کدام از

این دو دلیل نیست.

1- ج‐ حجیت نسبت به اطلاق و اهمال اطلاق دارد: یعن دلیل حجیت خبر که مگوید الخبر حجةٌ مطلقا، یعن ولو مع فرض
وجود المعارض پس اگر معارض هم وجود داشت باز حجیت دارد. وقت احتمال اول و دوم از محل بحث خارج شد، تنها این

احتمال باق مماند که در نتیجه از لحاظ مقام اثبات و دلیل مسئله تمام است چون دلیل، شامل محل وجودِ معارض هم مشود
پس هر دو حجةٌ فعلیةٌ ظاهراً.

 2- ثبوت: در مورد مقام ثبوت مفرمایند مقتض ثبوت از حیث شخص، احتمال اصابه و از حیث نوع، غلبة الاصابه است
یعن اگر خود روایت و خبر را ملاحظه کنیم و بوئیم چه اقتضائ برای حجیت در این وجود دارد این احتمال الاصابه است اما
برای حجیت در آنها وجود دارد این غلبة الایصال یا غلبة الاصابه است یعن وئیم چه اقتضائاگر نوع خبر را ملاحظه كنیم و ب

اكثر اینها به واقع اصابه مكنند. مفرمایند «و هذه ه المصلحة الطریقیة لرعایة مصلحة الواقعیة» وقت مقتض در مقام
اثبات همان اصابه شد، اصابه مصلحتِ طریقیت برای رعایت مصلحت واقعیه است.

در ادامه مفرمایند «و الذب الواقع لیس بمانع حت یون العلم الاجمال به علماً بالمانع» اگر کس همان اشال احتمال اول
را وارد کند و بوید در مانحن فیه علم داریم ی کذب و غیر مطابق با واقع است پس این علم اجمال مانع از عمل به احدهما

است. ایشان در توضیح مگویند در باب حجیت صرف احتمال کذب و علم اجمال مانعیت ندارد بله باید علم به کذب،
تفصیلا و معیناً داشته باشیم تا مانعیت حاصل شود.

مرحوم اصفهان دو اشال به این احتمال دارند:

اشال اول: هر چند مقتض از لحاظ ثبوت و اثبات وجود دارد و مانع هم نداریم اما در مانحن فیه که مقتض قابلیت تعدد
ندارد، این احتمال محال است چون در مانحن فیه مقتض ماهیت، سنخ و حقیقت است که ی بیشتر نیست و تنها قابلیت

اصابه ی چیز به آن وجود دارد. به بیان دیر چون واقع ی است طریق هم باید ی باشد و محال است که طریق متعدد باشد
و یا چون مقتضا ی است مقتض هم باید ی باشد و در این صورت محال است مقتض متعدد باشد. بله در جای که

مقتض حت به حسب ظاهر قابلیت تعدد داشته باشد کلام شما صحیح است.

اشال دوم: این مطلب واضح الفساد است برای اینه اگر احد الخبرین متضمن وجوب و خبر دیر متضمن عدم الوجوب یا
حرمت باشد، از ی طرف خبری که دلالت بر وجوب دارد، تلیف بر گردن شما نهاده اما از طرف دیر خبری كه مگوید

واجب نیست برای شما ایجاد عذر مکند و اینها قابل جمع نیستند.[5]
وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نهایة الدرایة ف شرح الفایة ( طبع قدیم )، ج‏3، ص: 330: «ف بیان مقتض القاعدة الأولیة ف الخبرین» المتعارضین
علیك أنّ محتملات صورة التعارض‐ بناء عل سقوط ... إلخ. لا یخف الطریقیة» قوله: التعارض و إن كان لا یوجب إ عل

الطریقیة‐ أمور: منها حجیة أحد المتعارضین بلا عنوان. و منها حجیة الموافق منهما للواقع. و منها حجیة كلیهما معاً. و منها
سقوطهما معاً عن الحجیة. و حیث أنّ الحم بسقوطهما مبن عل بطلان سائر المحتملات فنقول:

[2] ـ این اشال از مبان مرحوم اصفهان است و در جاهای مختلف از علم اصول مانند بحث استصحابِ فرد مردد یا واجب
تخییری مطرح مشود. در فقه و معاملات هم در این مسئله مطرح مشود كه مثلا كس مگوید من ی از دو عبد خود را به



صورت غیر معین فروختم. ما در فقه و اصول مفصل بحث كردیم و این مسئله مبنای است. مرحوم اصفهان و شاگردان ایشان
این مبنا را دارند و در این قبیل بیع ها مگویند چون ی غیر معین غلط است و موجود نیست اصلا بیع واقع نشده. در مقابل

خیل از آقایان مگویند این بیع بواسطهی وقوع اذن و بیع، واقع شده و برای حل مسئله راههای زیادی مطرح کردهاند مثلا
مگویند عبد آزاد شده با قرعه تعیین شود.

[3] ـ نهایة الدرایة ف شرح الفایة ( طبع قدیم )، ج‏3، ص: 330 و 331: أما حجیة أحدهما‐ بلا عنوان‐ فالوجه فیها: أنّ
المقتض للحجیة‐ ثبوتاً‐ احتمال الإصابة، و هو موجود ف كلا الخبرین و المانع هو العلم الإجمال بذب أحدهما، و هو

متساوی النسبة إل المقتضیین، إذ لا تعین لواحد منها بحسب مرحلة العلم الإجمال، و إذا كان المقتض ف الطرفین موجوداً، و
كان المانع متساوی النسبة إلیهما، و لم ین حسب الفرض مانعاً عنهما معاً و لا عن أحدهما المعین فأحد المقتضیین بلا عنوان

یؤثر ف مقتضاه، و أحدهما بلا عنوان یسقط عن التأثیر.

و یندفع: أولا‐ بما مر منا مراراً: أنّ الصفات الحقیقیة و الاعتباریة لا یعقل أن تتعلق بالمبهم و المردد، إذ المردد بالحمل الشائع لا
ثبوت له ذاتاً و وجوداً و ماهیة و هویة، و ما لا ثبوت له بوجه یستحیل أن یون مقوما و مشخصاً لصفة حقیقیة أو اعتباریة. و قد

دفعنا النقوض الواردة علیه ف غیر مقام. فراجع. و ثانیاً: أنّ حقیقة الحجیة‐ سواء كانت بمعن تنجیز الواقع، أو جعل الحم
المماثل إیصا للحم الواقع، بعنوان آخر‐ سنخ معن لا یتعلق بالمردد، بداهة أنّ الواقع‐ الّذی له تعین واقعاً‐ هو الّذی یتنجز

بالخبر، و هو الّذی یصل به بعنوان آخر، فیف یعقل أن یون المنجز هو المردد و المبهم؟ أو الواصل هو المردد و المبهم؟ و ثالثاً:
أنّ الأثر المترقب من الحجیة‐ بأی معن من المعنیین‐ هو لزوم الحركة عل طبق ما أدت إلیه الحجة، و الحركة نحو المبهم و

المردد و اللامتعین غیر معقولة. فحجیة أحد الخبرین بلا عنوان‐ بلحاظ كونها صفة من الصفات، و بلحاظ نفس معن الحجیة و
بلحاظ الأثر المترقب منها‐ غیر معقولة. و مما ذكرنا تعرف الجواب عن البرهان، فان اقتضاء امر محال محال.

[4] ـ نهایة الدرایة ف شرح الفایة ( طبع قدیم )، ج‏3، ص: 331 و 332: و أما حجیة أحدهما المعین‐ و هو الخبر الموافق
للواقع‐ فالوجه فیها: أنّ كً من الخبرین و إن كان حجة ذاتیة بمقتض مقام الإثبات، و مرحلة الثبوت إ أن الحجة الفعلیة‐

الموجبة لتنجز الواقع، و الموصلة إلیه بعنوان آخر‐ شأن الخبر الموافق، المعلوم ثبوته إجما فتندرج المسألة ف اشتباه الحجة
بغیر الحجة.

و الجواب‐ أنّ مورد البحث لیس ف فرض العلم الإجمال بالحم الواقع ف أحد الخبرین و إ لتنجز بالعلم، و إن قطع بعدم
حجیة الخبرین، كما أنه لیس ف صورة العلم الإجمال بوجود الحجة، كما إذا علم إجما بحجیة الخبر، أو الشهرة، حیث أنّ

الحم الطریق یتنجز بالعلم الإجمال، كالحم الحقیق، و ذلك لأن تمامیة المقتض‐ ثبوتاً و إثباتاً‐ مفروضة فلاهما حجة ذاتیة
بل مورد البحث: ما إذا كان هناك خبر أن یعلم بعدم صدور أحدهما، من دون فرض العلم الإجمال .لا الإجمال بالعلم التفصیل

بالحم الواقع، لاحتمال كذبهما معاً واقعاً و حینئذٍ یتمحض اللام ف أنّ موافقة أحد الخبرین للواقع‐ واقعاً‐ یوجب تعین
الموافق الواقع للحجیة الفعلیة، بصرف مقتض الإثبات و الثبوت إل الموافق الواقع، لمجرد موافقته واقعاً، أم لا؟ و حیث أنّ

التنجز، و وصول الواقع بعنوان آخر یتقوم ف مرحلة الفعلیة بالوصول لا بمجرد وجود المنجز و الموصل واقعاً‐ و إ یف نفس
وجود الحم الواقع للتنجز‐ فلا محالة، لا یجدی الموافقة الواقعیة للتنجز الفعل، و الوصول الفعل، و احتمال الموافقة موجود‐

ف كلا الخبرین‐ لا یختص به أحدهما.
فایة ( طبع قدیم )، ج‏3، ص: 332 و 333: و أما حجیة كلیهما معاً، فالوجه فیها: أنّ مقتضشرح ال [5] ـ نهایة الدرایة ف

الإثبات‐ ف كل منهما‐ تام، إذ لو كان مقیداً بعدم المعارض كان كلا الخبرین خارجاً عن العام، لابتلاء كل منهما بالمعارض، و
لو كان مهمً، لم ین الدلیل شامً لش‏ء منهما ف حد نفسه، فاللازم فرض الإطلاق‐ ف مقام الإثبات‐ لیون كل منهما ف حد

ذاته قابً للحجیة الذاتیة، و متمانعین ف الحجیة الفعلیة. و أما المقتض ف مقام الثبوت، فهو احتمال الإصابة شخصاً و غلبة
الإصابة نوعاً، و هذه ه المصلحة الطریقیة، لرعایة المصلحة الواقعیة الحقیقیة، و الذب الواقع لیس بمانع حتّ یون العلم
الإجمال به علماً بالمانع، لیستحیل تأثیر كلا المقتضیین. و لا یقاس بالعلم التفصیل فانه مزیل لما یتقوم به المقتض‐ و هو

احتمال الإصابة لا أنه العلم الإجمال بعدم إصابة أحدهما، فانه یناف احتمال إصابتهما معاً لا أنه یناف احتمال الإصابة ف كل



منهما، و مقتض الحجیة‐ ف كل حجة‐ احتمال إصابة نفسها لا احتمال اصابتها منضماً إل إصابة غیرها. و هذه غایة ما یمن
أن یقال ف وجه حجیة كلا الخبرین، كما كان یحتمله شیخنا العّمة‐ رفع اله مقامه‐ ف بحثه.

و الجواب: أنّ الأمر ف وجود المقتض‐ ثبوتاً و إثباتاً‐ و عدم المانع كما أفید. إ أنّ سنخ المقتض لا یقبل التعدد، لأن تنجز
الواقع الواحد‐ عل تقدیر الإصابة‐ لا یعقل فعلیته ف كلیهما، و المفروض أنّ الواقع‐ عل تقدیر ثبوته‐ ف ضمن أحدهما، فهذا

الأمر التقدیری غیر قابل للفعلیة، إ ف أحدهما، و إ فالأمر التعلیق محفوظ، حتّ مع العلم بذبه، تفصیً، لصدق الشرطیة مع
كذب طرفیها. فلا بدّ من كون الواقع قابً للتنجز ف كلیهما، مع أنه واحد لا یتنجز إ ف ضمن أحدهما. و إن شئت قلت: إنّ
المقتض لأصل جعل الحجة ه المصلحة الواقعیة، و ه واحدة عل الفرض، و كون المجعول حجة مما یحتمل فیه الإصابة

شخصاً و مما یصیب نوعاً بمنزلة الشرط لتأثیر ذلك المقتض الوحدان، لجعل الخبر من بین سائر الأمارات حجة، و تعدد الشرط
لا یجدی ف تعدد المقتض مع وحدة مقتضیة. مضافاً إل بداهة فساده فیما إذا كان أحد الخبرین متضمناً للوجوب، و الآخر

لعدمه أو أحدهما متفً للوجوب و الآخر للحرمة، فان تنجز الواقع مع العذر عنه ف الأول لا یجتمعان، و تنجز الحمین
المتضادین ف الثان لا یجتمعان.


