
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مبحث تعادل و تراجيح » مرجحات تزاحم »

در تاریخ ۱۷ مهر ۱۳۹۷

مرجحات تزاحم
جلسه 15 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس بیان اول

بیان اول مرحوم شهید صدر (رضوان اله تعال علیه) مبن بر اینه در واجبات ضمنیه تزاحم نیست و تعارض است را مطرح و
در آن مناقشه کردیم.

نتهی دیری كه نسبت به بیان اول به ذهن مرسد این است، شما مفرمائید اینجا شبههی حمیه است چون نمدانیم بعد از
اینه احد الجزئین برای ما غیر مقدور شد، مجعول شارع وجوب بقیة الاجزاء بعلاوه جامع بین الجزئین است یا وجوب بقیة
شود و راهوئیم وجوب سایر الاجزاء بعلاوه جامع بین الجزئین است منجر به تزاحم مالاجزاء بعلاوه یك جزء معین. اگر ب
برای آن وجود دارد و حت شاید مسئله اهمیت هم معنا نداشته باشد ول اگر وجوب سایر الاجزاء بعلاوهی جزء معین باشد

موضوع برای تزاحم باق نمماند.

در مقام اشال به مرحوم آقای خوئ و صدر عرض مكنیم اگر شبهه، شبههی حمیه است، جای برای تمس به ادلهی اجزاء
و شرایط نیست چون ادلهی اجزاء و شرایط برای مركب تام است. مثلا وقت شارع مگوید قیام، سجده، ركوع و... اینها برای

مركب تام است، بدیه است که وقت قدرت بر احد الجزئین منتف شود مركب هم منتف است که در این صورت ما باید به قول
شما سراغ مجعول جدید برویم ول در عین حال چرا مفرمائید ما باید سراغ ادلهی اجزاء و شرایط برویم تا بعد بفرمائید یا هر

دو لفظاند یا هر دو لباند، لفظ هم یا هر دو عام یا هر مطلب یا مختلفین.

 اینها در فرض است كه جعل اول باق مانده باشد. به نظر ما ایشان باید همان راه تعارض را ادامه مدادند و مگفتند مثلا از
باب دوران بین تعیین و تخییر است و یا قواعد تعارض را جاری مکردند.

شاید مرحوم آقای صدر، به این اشال تفتن داشته چون ایشان بعد از اینه مسئلهی شبهه حمیه را مطرح مكند مفرماید «و
لیس من باب التزاحم، فلا بد فیها من الرجوع إل الأصول و القواعد العامة». هر چند این تعبیر متواند درست باشد ول چون

ایشان مگوید ما همان نظر استادمان را تأیید مكنیم، اگر اشال مدنظرشان بود باید تصریح مكردند.

بیان دوم

ایشان در بیان دوم مسئله جزئین متزاحمین را از حیث تأثیر در ملاك مورد بررس قرار مدهند و کاری به جعل ندارند. مگویند
شما یك قیام و یك ركوع دارید و از حیث تأثیر در ملاك چهار فرض برایشان تصویر مشود که هیچ كدام داخل در باب تزاحم

نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2206
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2183
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


احتمال اول: «إما أن یونا معاً مؤثرین ف الملاك المطلوب للمول من الواجب الارتباط مطلقا» متوانیم یا تعبیر کنیم که این
دو با هم در ملاك كل اثر دارند یا بوئیم هر كدام جزء العله هستند یا بوئیم قیام بدون ركوع و ركوع بدون قیام ملاك ندارد كه

این تعبیر دقیقتر از جزء العله است. اینه فرمودند «مطلقا» در مقابل احتمال دوم است یعن بوئیم قیام و ركوع چه مقدور
ملف باشد و چه نباشد از نظر تأثیرشان در ملاك باید با هم باشند.

روی این فرض وقت مگوئیم ی از اینها نمآید، به این معناست كه گویا هیچ یك از این دو نیامده پس آن واجب كل ملاك
ندارد در نتیجه بقیة الاجزاء از وجوب ساقط مشود.

احتمال دوم: همان فرض اول است یعن قیام و ركوع هر دو با هم مؤثر در ملاك مركب هستند منته مقید به حال القدره است
یعن شارع مگوید اگر مقدور بود در ملاك تأثیر دارد اما اگر مقدور نبود در ملاك تأثیر ندارد. در نتیجه وقت این دو كنار مرود

امر به بقیة الاجزاء باق مماند.

احتمال سوم: «أو یون أحدهما المعین مؤثراً مطلقاً دون الآخر» از این قیام و ركوع، ی معینش در ملاك كل دخالت دارد و
نتیجهی قهریاش این است كه تلیف به بقیة الاجزاء بعلاوهی همان جزء معین است.

احتمال چهارم: جامع بین این دو یعن یا این جزء یا آن جزء، هر كدام آمد جامع هم آمده و همین جامع بین این دو مؤثر در ملاك
است. نتیجهی فرض چهارم این است كه امر به بقیة الاجزاء بعلاوهی جامع تعلق پیدا كند.

در ادامه مفرماید «و لیس ش‏ء من هذه التقادیر بالتزاحم‏» هیچ یك از این فروض اربعه داخل در تزاحم نیست[1].

بررس کلام مرحوم صدر

به نظر ما طبق احتمال چهارم چون با آمدن قیام یا رکوع قدر جامع و ملاک محقق مشود، امان تحقق تزاحم وجود دارد.
معنای قدر جامع این است که اگر هر کدام را آوردی ملاک با آن محقق مشود ول چرا نباید بوئیم بین اینها تزاحم قابل فرض

نیست؟ مثلا اگر بوئیم هر دو در ملاک دخالت دارند و همچنین بوئیم در تزاحم اسبق امتثالا از مرجحات است در نتیجه عقل
مگوید اسبق را انجام بده.

اشال فضلای درس: مانحن فیه مثل کفارات ماه مبارک رمضان است که نم گوئیم بین اینها تزاحم وجود دارد بله م گوئیم
یا این و یا آن و قدر جامعشان همان پرداخت کفاره است.

جواب حضرت استاد: اینجا فرض این است که از اول باید هر دو را مآورده ول الان قدرت بر ی ندارد لذا مگوئیم جامع
بین اینها در ملاک دخالت دارد ول از حیث امتثال با هم تزاحم دارند. اما در کفاره از ابتدا فرض این است که باید جامع را

بیاورد.

بیان سوم

در این بیان کاری به ملاک نداریم بله م گوئیم اگر بخواهیم تزاحم را در دو واجب ضمن بپذیریم تالفاسدی دارد كه آن
تالفاسد قابل التزام نیست.



مگویند وجوب ضمن غیر مستقل در جعل است یعن در ضمن مجعول استقلال جعل مشود. بعد مگویند «أی شرط
در وجوبات ضمنیه سبب سرایت آن به جعل استقلال فرض هر شرط «ون شرطاً للجعل الاستقلالیفرض فیه لا بد و أن ی

مشود.

 بعد اگر بخواهید با دو واجب ضمن معاملهی تزاحم كنید باید مثل واجب استقلال بوئیم ملف باید عقلا و شرعا قدرت بر آن
داشته باشد مثل اینه اگر قرار باید نماز و ازاله با هم تزاحم کنند هر دو مشروط به قدرت هستند و چون مفروض ما این است

كه قدرت بر هر دو نیست پس باید بوئیم عدم قدرت به وجوب استقلال نیز سرایت مكند در نتیجه واجب استقلال مشروط به
ترك الاشتغال بالجزئین مشود چون انجام قیام مشروط به ترك ركوع و انجام ركوع هم مشروط به ترك قیام است. در حالیه

امان ندارد امر استقلال مشروط به عدم اشتغال به شء من اجزائه شود و هذا واضح الفساد[2].

بررس کلام مرحوم صدر

اشال اول ما این است که چه كس گفته اگر یك واجب ضمن خصوصیت داشت باید این خصوصیت به كل سرایت كند؟
مثلا وقت در نماز مگوئید قرائت مشروط به جهر است دیر نمتوانید بوئید كل نماز نیز مشروط به جهر است بله فقط

مگوئید قرائت مشروط به جهر است البته سوره نه، ركوع نه، ذكر ركوع و ذكر سجده نه، ما بر این كبری دلیل نداریم بوئیم هر
خصوصیت در واجب ضمن بود این خصوصیت باید به آن واجب استقلال سرایت كند.

آنچه واضح الفساد است كه حضرت آقای صدر رضوان اله علیه اینست كه یك مركب را مولا مشروط كند به ترك احد الاجزاء
حت ف حالةالاختیار. به ایشان عرض مكنیم آنچه واضح الفساد است اینست كه یك امری به مركب تعلق پیدا كند و این آمر و
امر كننده بوید این مركب را مشروط به اینه ی از اجزاءش ولو قدرت هم داری ترك كن، این تهافت است اما اگر بوید من

این مطلوب را مخواهم اما اگر ی از اجزاءش قدرت نداشت مانع ندارد، اینجا به همین برمگردد حضرت آقای صدر.

در وجوب ضمن وئیم هر خصوصیتاز اجزاء را قدرت ندارد ما بر فرض تسلّم آن مبنا و آن كبری كه ب گوئیم یما م وقت 
هست به آن وجوب استقلال هم سرایت مكند. در خصوص ضمن مگوئیم ترك القیام مشروط به اینست كه قدرت بر قیام
ه قیام را اگر ترك كردی فگوئیم امر به نماز مشروط است به اینس، حالا در كل مو ركوع را بیاوری و بالع نداشته باش

حال عدم القدرة، این دیر اشال نیست[3].

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

ونا معاً مؤثرین فعلم الأصول، ج‏7، ص: 126 و 127: الصیغة الثانیة‐ أن الجزءین المتزاحمین إما أن ی [1] ـ بحوث ف
الملاك المطلوب للمول من الواجب الارتباط مطلقاً، أو تون دخالتها فیه مخصوصاً بحال القدرة فقط، أو یون أحدهما المعین

مؤثراً مطلقاً دون الآخر، أو یون الجامع بینهما مؤثراً. و لیس ش‏ء من هذه التقادیر بالتزاحم. إذ عل الأول یلزم سقوط التلیف
رأساً للعجز عن إمان تحصیل الملاك منه. و عل الثان یلزم ثبوت التلیف بسائر الأجزاء فقط. و عل الثالث یلزم التلیف‏ بسائر

الأجزاء مع ذلك الجزء المؤثر ف الملاك، و عل الرابع یلزم التلیف بسائر الأجزاء مع الجامع بین الجزءین.
[2] ـ بحوث ف علم الأصول، ج‏7، ص: 127: الصیغة الثالثة‐ إن الوجوب الضمن باعتباره غیر مستقل ف الجعل فأی شرط

یفرض فیه لا بد و أن یون شرطاً للجعل الاستقلال فإذا أرید المعاملة مع الواجبین الضمنیین معاملة الواجبین الاستقلالیین
و شرعاً، كان لازم ذلك أخذ هذا الموضوع ف ًموضوعه، و هو القادر عق عل المتزاحمین من حیث كون كل منهما مجعو

الخطاب الاستقلال أیضا. و من الواضح أن القدرة عل كل منهما لا تون إ بترك الآخر فاشتراط إیجابهما بالقدرة معناه اشتراط



ذاك الوجوب الاستقلال بترك الاشتغال بالجزءین معاً فیؤول الأمر الاستقلال إل الأمر بالمركب مشروطاً بعدم الاشتغال بش‏ء من
أجزائه و هذا واضح الفساد.

[3] ـ گاه اوقات از دعاهای من این است كه خدایا یك ذهن اصول قوی به ما بده؛ اصول خیل مهم است من این را عرض
كنم كه ما تفاسیری را گاه اوقات مبینیم كه خیل هم زحمت كشیدند اما چون ذهن ذهن اصول نبوده یك نتایج دیری را
گرفتند. اصول خیل مهم است من مرر عرض كردم اصول كلید فهم دین است نه فقط كلید فهم فقه است، نه فقط كلید فهم

تفسیر است، كلید فهم دین است، كس كه اصول نباشد واقعاً نمتواند، اخلاقیات دین را نمفهمد، بوئیم اینها روایات اخلاق
است، اصول متواند بفهمد این روایت اخلاق است یا فقه؟ كس كه فلسفه هم بلد نباشد دین را به اعل درجهاش هم مفهمد،

حالا اگر كس برهان صدیقین را بلد نبود توحیدش ناقص است؟ ول كس اصول بلد نباشد واقعاً دستش از منابع دین كوتاه
است البته نمخواهم ارزش فلسفه را انار كنم، ول بالأخره این براهین كه برای توحید هست، برای اثبات وجود خدا هست

درست است و همه ارزش دارد ول اینطور نیست كه بوئیم توحید و موحد بودن متوقف بر اینهاست، ممن است اینها تعمیق
كنند ول اینطور نیست كه از آن طرف بدون اینها حاصل نشود. به اصول اهمیت بدهید واقعاً این حرفهای كه این چند سال زده
شده كه من واقعاً نمدانم، فقط حملش بر این است كه اینها درس نخواندند! اینه مرحوم شهید صدر این همه نشسته فر كرده،
شما ببینید از مسئله تزاحم در اصول قدما نبوده اینها در اصول متأخرین مرح شده این همه مرجحات باب تزاحم، تنبیهات باب

تزاحم اینها مهم است فقیه و اصول متواند بوید بین این دو آیه تعارض هست یا نیست، صد تا بوعل سینا هم جمع بشود
قدرت بر اینه بوید بین این دو آیه تعارض هست یا نیست ندارد، اصول متواند بوید. باید خیل روی اصول كار كنید و ان

شاء اله خداوند ذهن اصول به همه ما بدهد.


