
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 12 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

کلام در فرمايش مرحوم محقق نائين(ره) و تابعين ايشان بود که، جمع زيادي از تلامذهي ايشان، اين مبناي ايشان را پذيرفتهاند.

مرحوم نائين(ره) فرمودهاند: وجوب و استحباب معناي نيست که، صيغهي امر بر آن به دلالت وضعيه يا به دلالت اطلاق و
مقدمات حمت دلالت داشته باشد، بله وجوب را به عنوان ي حم عقل قلم داد مکنيم. اگر طلب از مولا صادر شود و مولا

ترخيص در ترک اين فعل نداده باشد، عقل به لزوم انبعاث حم مکند.

عقل مگويد: وقت مولا بعث يا تحري کرد، عبد بايد انبعاث پيدا کند و لزوم انبعاث همان عبارةٌ اُخراي وجوب است. بنابراين
مرحوم نائين(ره) فرمودهاند: وجوب ي حم عقل است.

ديروز ي اشال مهم در فرمايش ايشان را بيان کرديم و ملاحظه فرموديد که بر طبق آن اشال، اصلا بسياري از مطالب که در
فقه، همهي فقهاء و اصوليين قائلاند، بر طبق اين مسل، بايد آن بحثها عوض شود.

اشال دوم بر فرمايش مرحوم نائين(ره)

اشال دوم که بر فرمايش مرحوم نائين(ره) وارد شده اين است که، اگر امري از طرف مولا صادر شد و قطع داريم به اينه،
ترخيص متصل در کلام مولا نيست، مولا فرموده: «إفعل» و يقين داريم که، به صورت متصل ترخيص از مولا صادر نشده، اما
احتمال ترخيص منفصل را مدهيم، ول فعلا از آن اطلاع نداريم، در چنين مواردي از فقيه سؤال مکنيم که، شما چه مکنيد؟

طبق بناء فقه و فقهاي و بناي عقلاء آيا اين صيغهي إفعل مجمل است يا نه؟

در اينجا بناء فقه و عقلاي اين است که، اين افعل را حمل بر وجوب کنيم. در فقه از اول تا آخر، همين کار انجام مشود،
عقلاء هم در بين خودشان همين روش را دارند، در حال که بر طبق اين مسل مرحوم نائين(ره) که فرموده: وجوب ي حم

عقل است، مسئله اين چنين نيست.

م را در جاياست و موضوع اين ح م عقلح فرماييد: وجوب يوييم: شما که م(ره) باينجا بايد به مرحوم محقق نائين
قرار مدهيد که، امري صادر شود و ترخص از طرف مولا بر ترک نيايد. موضوع اين حم عقل را بررس کنيم، سه احتمال

اينجا وجود دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ي اين که مراد مرحوم نائين(ره) از عدم ورود ترخيص، عدم ورود ترخيص متصل باشد، يعن عقل که حم به وجوب مکند،
موضوعش جاي است که، ترخيص در ترک به صورت متصل صادر نشود. که اشال مهمش اين است که، تمام ترخيصهاي

منفصل را بايد دور بيندازيم، در حال که در فقه، ي روايت مگويد: إفعل و روايت امام باقر، در کلام امام صادق(ع) ترخيص
منفصلش آمده که، «لا بعث بترکه» و همهي فقهاء به تبع عقلاء مگويند: آن کلام امام صادق(ع) قرينه است بر آنه، مراد از

إفعل در کلام امام باقر(ع) وجوب نيست.

احتمال دوم اين است که، ما که مگوييم: عقل به وجوب حم مکند، موضوعش عدم ترخيص متصل نيست، بله عدم
ترخيص مطلقا است، کما اينه ظاهر کلام مرحوم نائين(ره) هم همين است.

ظاهر فرمايش ايشان در همان کتاب فوائد الاصول که ديروز نظرشان را بيان کرديم، همين احتمال دوم است که، وقت مولا به
عبد مگويد: «إفعل»، اگر ترخيص در ترک از ناحيهي مولا صادر نشود، عقل حم به وجوب مکند، که مرادشان خصوص

ترخيص متصل نيست، تا آن اشال اول وارد شود، بله عدم ترخيص از مولا مطلقا است.

(ره) است، يال ما به مرحوم نائينکه محل اش توانيم وجوب را احراز کنيم، چون در اين فرضبنابر احتمال دوم باز نم
إفعل از مولا صادر شده و يقين داريم که ترخيص و قرينهي متصلهاي نيست، اما يقين به عدم قرينهي منفصله نداريم و احتمال

مدهيم که، قرينهي منفصله باشد، اگر بوييد: موضوع حم عقل در جاي است که، إفعل باشد و قرينه مطلقا، چه متصل و چه
منفصل نباشد، پس در اينجا هيچ وقت نمتوانيم، هيچ إفعل را حمل بر وجوب کنيم و وجوب را احراز کنيم، براي اينه احتمال

مدهيم قرينهي منفصله باشد.

ه مراد عدم احراز قرينه باشد، يعن(ره) عدم قرينه مطلقا به حسب واقع نباشد، بلاحتمال سوم این است که مراد مرحوم نائين
اگر صيغهي إفعل از مولا صادر شد و عبد و مخاطب قرينه را احراز نرد، کاري به واقع نداريم کما اينه در احتمال دوم بود،

اينجا عقل حم به وجوب مکند.

اشال اين مطلب این است که، احراز و عدم احراز مربوط به مقام تنجز است و نه مربوط به مقام واقع. الآن بحثمان اين است
که، چه معاملهاي با اين إفعل که در کلام مولا آمده، بايد کرد؟ اگر بوييم: مسئلهي احراز و عدم احراز ‐احراز همان علم به

ترخيص است‐ مربوط به مقام تنجز است و به تعبير دير که، اين تعبير در کلمات مرحوم شهيد صدر(رضوان اله عليه) هست،
اگر بوييم: مراد مرحوم نائين(ره) از عدم ترخيص، که موضوع حم عقل است، عدم احراز ترخيص باشد، اين خارج از محل

کلام است.

پس خلاصهي اشال اين شد که، اگر مسل مرحوم نائين(ره) در وجوب را بپذيريم و بوييم: وجوب مدلول لفظ امر نيست،
بله حم عقل است. حم عقل موضوع دارد و موضوعش در عبارت ايشان، عدم ترخيص من المولاست، که اين عدم ترخيص
از مولا در کلام مرحوم نائين(ره) سه احتمال دارد: 1) عدم ترخيص به نحو متصل، 2) عدم ترخيص چه متصل و چه منفصل

رديم که ترخصبه حسب واقع، 3) عدم ترخيص چه متصل و چه منفصل به حسب مقام علم و احراز، همين مقدار که احراز ن
آمده، اين را حمل بر وجوب کنيم و اين موضوع حم عقل باشد.

عرض کرديم اگر بخواهيم اين مسل را بپذيريم، بايد دست از اين بناي که همهي فقهاء دارند که، اگر ي إفعل در روايت بود و
يقين داريد به اينه قرينهي متصله ندارد، احتمال قرينه‌ي منفصله را هم که مدهيد، مادام که قرينهي منفصله برخلاف وجوب

پيدا نرديد، اين را بايد حمل بر وجوب کنيد، در حال که طبق مسل مرحوم نائين(ره) چنين حمل صحيح نيست.



خود مرحوم نائين(ره) هم اين کار را انجام نمدهد، يعن نمگويد اينجا مجمل شود، بله بلا فاصله حمل بر وجوب مکنند، الا
بعد از اينه ي قرينهي منفصل از مولا صادر شود، اين هم اشال دوم است که به فرمايش مرحوم نائين(ره) وارد است.

نتيجه اين مشود که، اين مسل که بوييم: وجوب ي حم عقل است، حرف درست نيست و مواجه با اشالات متعدد
است. اگر خودتان هم دقت کنيد، موارد ديري هم داريم که، اين اشال بخواهد بر آن وارد شود و طبق مسل مرحوم

نائين(ره) بايد شل بحث و اساس بحث عوض شود.

تا اينجا اين دو نظريه بررس شد؛ ي نظريه اين که بوييم: وجوب مدلول لفظ است، حالا يا مدلول وضع لفظ است و يا
مدلول اطلاق. نظريه دوم هم اين که بوييم: وجوب حم عقل است و مدلول لفظ نيست که، اين دو هم بررس شد و اشالاتش

را ملاحظه فرموديد.

«م عقلايح نظريه مرحوم امام(ره): «وجوب ي

امام(رضوان اله عليه)(مناهج الوصول، جلد 1، صفحه 247) فرمودهاند: براي تحقيق مطلب، بايد مقدمات را بوييم، چند مقدمه
در آنجا آورده و بعد فرمودهاند: نمتوانيم وجوب را بوييم: مدلول وضع يا اطلاق امر است، و همچنين نمتوانيم بوييم:

مدلول عقل و حم عقل است. بعد فرمودهاند: ي حم عقلاي است، که اين مبناي سوم است در باب دلالت امر بر وجوب.
حالا اشارهاي به آن مقدمات تحقيق امام(ره) کنيم، تا اين نظريهشان را بيان کنيم.

مقدمه اول در کلام امام(ره)

ايشان در اولين مقدمه فرمودهاند: در ارادهي نفسانيه انسان، شدّت و ضعف وجود دارد؛ بعض از ارادهها، ارادهي حتميه قويه
است و بعض از ارادهها، ارادهي غير حتميه است.

فرمودهاند: ارادهاي که انسان در نفسش، براي نجات ي غريق به وجود مآيد، به مراتب قويتـر از ارادهاي است که، انسان
براي ملاقات رفيقش دارد. اين اراده شدتاً و ضعفاً مختلف است و منشأ اختلافش هم، اختلاف در مصالح و ملاکات است،

عمل که ملاک خيل قوي دارد، ارادهاي که انسان به آن پيدا مکند، ارادهي محم است و فعل هم که ملاک ضعيف دارد،
ارادهاي که انسان به آن تعلق پيدا مکند، ي ارادهي ضعيف است.

در همين مقدمه فرمودهاند: اين مطلب، رد بر فرمايش مرحوم محقق عراق(ره) است که فرموده: ارادهاي که در نفس وجود دارد،
نسبت به همهي امور عل حدّ سواء است. وقت اراده پيدا کرديم، انسان غريق را نجات دهيم يا غذا بخوريم، مرحوم محقق

عراق فرموده: در اين دو اراده، اصلا شدت و ضعف معقول نيست و اختلاف در اينها معنا ندارد.

ايشان در همين مقدمهي اول، اين نظر مرحوم محقق عراق(ره) را ابطال کرده و فرمودهاند: اراده شدتاً و ضعفاً، قابل اختلاف
است و اين فرمايش مرحوم محقق عراق(ره)، هم مخالف با وجدان و هم مخالف با برهان است؛ اما وجداناً آيا آن اراده و شوق

مؤکد و قصدي که انسان دارد، به اينه ي غريق را نجات دهد، با آن ارادهاي که دارد براي اينه جاي را جارو کند، اينها از
نظر شدّت و ضعف ي جور است؟ وجداناً آن اراده، با اين اراده خيل فرق دارد، اول ي ارادهي حتميهي قويه است، اما اين

ارادهي دوم، ي ارادهي ضعيفه است.



پس اولا فرمايش مرحوم عراق(ره) با وجدان مخالف است و ثانياً با برهان مخالف است، مبينيم که بين اين دو از نظر آثار
اختلاف وجود دارد، در جاي که انسان مخواهد غريق را نجات دهد، به هر شل که باشد، حتّ به اين که خودش هم غرق

شود، تلاش مکند، صدمه مخورد، اما در جاي که براي جارو کردن مسجد است، اين حرفها نيست.

آن وقت فرمودهاند: اختلاف آثار موجب اختلاف در مؤثر است. اگر اين ارادهي اول با ارادهي دوم عل حدٍّ سواء باشد، معقول
نيست که آثار اينها، با يدير مختلف باشد، اختلاف در اثر موجب اختلاف در مؤثر است.

بنابراين فرمودهاند: هم وجداناً و هم برهاناً مبينيم که، در اراده شدّت و ضعف راه دارد.

مقدمه دوم در کلام امام(ره)

در مقدمه دوم فرمودهاند: اختلاف در موارد و مراتب اراده، به همان تشي خاص است که، در فلسفه مطرح شده، که مرر
در اين چند روز گفتيم که: تشي خاص يعن دو شء که، بينشان اختلاف در مرتبه هست، اما اختلاف در ذات نيست و

اختلافشان مربوط به امر خارج از ذات هم نيست.

مثلا نور شديد و نور ضعيف با هم اختلاف دارند و اختلافشان مربوط به ذاتشان نيست، مثل انسان و بقر نيست که، اختلاف ذات
دارند، اما اختلافشان مربوط به ي امر خارج از ذات هم نيست، بله مربوط به داخل در ذات است، اما نه آن ذات که به عنوان

جنس و فصل در باب ماهيات مطرح است، از اين در فلسفه تعبير مکنند به اين که، «ما به الامتياز عين ما به الاشتراک»
است، نور ضعيف و قوي، ما به الاشتراکشان نور است، ما به الامتيازشان هم نور است، وجود قوي و ضعيف، ما به الامتيازش

وجود است، ما به الاشتراکشان هم وجود است، در باب اراده ارادهي قويه و ارادهي ضعيفه هم فرمودهاند: همينطور است، اراده
مراتب دارد که، اين مراتب اختلاف تشي بينشان مطرح است.

در مقدمه دوم در آخر فرمايششان تعبيري دارند که، «تون ذات عرض عريض و مراتب شت»، اراده صد در جه داريم، 95
درجه، 90 درجه، لذا فرمودهاند: «ذات عرضٍ عريض و مراتب شت». البته مرسيم به بررس اين فرمايش که ببينيم درست

است يا نه؟

مقدمه سوم در کلام امام(ره)

در مقدمهي سوم فرمودهاند: امر ي از افعال اختياريهاي است که، از متلم صادر مشود، امر مانند ساير افعال اراديه که،
انسان انجام مدهد مباشد. همين «إفعل يا امرتُ» ي از افعال اراديهاي است که، انسان انجام مدهد. اگر ي از افعال
ارادي باشد، حتماً مسبوق به اراده است. نمشود فعل اختياري و ارادي، غير مسبوق به اراده باشد، حتماً اراده در تحقق اين

فعل دخالت تام دارد.

مقدمه چهارم در کلام امام(ره)

در مقدمهي چهارم فرمودهاند: اين امر کاشف از چيست؟ امري که مولا مکند، به نحو کشف معلول از علّت، کاشف از آن اراده
است. اراده علّت شده، براي اين امري که متلّم گفته است. امر کاشف مشود و اراده مشوف.



تا اينجا هنوز بحث وجوب و ... مطرح نيست. امام(قدس سره الشريف) با اين مقدمات اربعه، اراده را تحليل کرده، اختلاف
مراتبش را تصوير کرده و فرمودهاند: اين امري که از متلّم صادر مشود، به عنوان اينه فعل ارادي هست، کاشف از اراده

است، اما هنوز صحبت وجوب و ... اينها مطرح نشده است.
اين بحث بسيار مهم است، فقيه از اول تا آخر فقه، با امر، چه ماده و چه صيغهي امر سر و کار دارد و اگر بخواهيم بوييم:
دلالت امر بر وجوب، به دلالت وضع است، به دلالت اطلاق است، به حم عقل است، يا به حم عقلاء است، ثمرات مهمه و

فرقهاي عجيب در آن هست که، به بعض از آنها هم اشاره مکنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


