
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » ماده و صیغه امر »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۷

اوامر
جلسه 7 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مطالب گذشته

عرض کرديم که مرحوم محقق عراق(اعل اله مقامه الشريف) اشال مهم به استدلال به اين آيه شريفهي حذر وارد کردهاند
که، اشال را در بحث ديروز عنوان کرديم.

خلاصهي اشال مرحوم محقق عراق(ره) به حسب آنچه که در کتاب نهاية الأفار آمده این است که، اگر بخواهيم از آيهي
شريفه حذر استفاده کنيم که، مادهي امر دلالت بر وجوب دارد، اين تمس به عام براي ترجيح تخصص، در دوران امر بين

تخصيص و تخصص است و اين صحيح نيست، چون تمس به عام و اصالة العموم دليل حجيتش بناء عقلاء است و عقلاء
اصالة العموم را در چنين موردي جاري نمکنند.

استدلال که به آيه شده اين بود که، هر امري که از رسول خدا صادر شود، مخالفتش موجب فتنه و عذاب اليم است و نتيجه اين
شد که، به عس نقيض هر چيزي که مخالفتش موجب فتنه و عذاب اليم نشود، امر نيست.

مرحوم عراق(ره) گفته: روح اين بيان برمگردد به اينه، استدلال به آيه بر اصالة العموم توقف دارد، يعن بوييم: هر امري که
مخالفتش موجب فتنه و عذاب اليم هست، امر است و در نتيجه فعل استحباب که مخالفت با آن، اين اثر را ندارد، تخصصاً با

اجراي اصالة العموم از اين آيه شريفه خارج است که توضيح اشال را ديروز مفصل عرض کرديم.

اين اشال، اشال قوي است که، بزرگان از اصوليين مثل مرحوم شهيد صدر(رضوان اله عليه) اين اشال را بر اين آيه
شريفه وارد دانسته و آن را در کتابشان پرورانده و در بحث اصولشان پذيرفتهاند.

نقد و بررس اشال محقق عراق(ره)

اما آيا اين اشال واردي است يا نه؟ به نظر مرسد که مجموعاً به فرمايش ايشان دو اشال وارد باشد؛ اشال اول را بعض از
اساتيد ما در بحثشان عنوان کردند که، مسئلهي دوران امر بين تخصيص و تخصص جاي است که، هم قابليت تخصيص باشد

و هم قابليت تخصص.

در مثال ديروز وقت مولا مگويد: «اکرم العلماء» و بعد مگويد: «لا ترم زيداً» و ما ي زيد بيشتر نداريم، اين زيد، هم
خروجش از اکرم العلماء، به نحو خروج حم ممن باشد، يعن زيد عالم است، ول از اين عموم خارج باشد و هم خروجش،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/68
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به نحو خروج تخصص و موضوع ممن باشد.

در اينجا تعبير مکنيم که، دوران امر بين التخصيص و التخصص است. دوران جاي است که هم قابليت تخصيص در کار
باشد و هم قابليت تخصص، اما اگر در موردي قابليت تخصيص در کار نيست، مثلا اگر مولا گفت: «اکرم العلماء» و بعد گفت:

«لا ترم الحمار»، آيا اينجا کس مگويد: دوران حمار بين تخصيص است يا تخصص؟ اينجا دير تخصص تعين دارد و در
اين مورد، ي راه بيشتر وجود ندارد و آن هم تخصص است.

در ما نحن فيه اشال اين است که، مسئلهي فعل استحباب از اول قابليت تخصيص ندارد. از اول ي وجه و ي راه بيشتر در
آن نيست و آن هم خروج تخصص است، براي اينه آيه مفرمايد: اگر کس از امر رسول مخالفت کند، اين گرفتار فتنه يا

عذاب اليم مشود و عذاب به حم عقل در جاي است که، استحقاق عقاب باشد، يعن اگر استحقاق عقاب نداشته باش، قبيح
است که مولا تو را عقاب کند.

مخالفت با فعل وجوب استحقاق عقاب مآورد، اما در فعل استحباب از اول مگوييم: اين فعل استحباب است و متوانيم
مخالفت کنيم، پس در فعل استحباب، اصلا استحقاق عقاب و عذاب نيست، خروج فعل استحباب از دايرهي امر ي راه بيشتر
آورد، منتههم استحقاق عقاب م وييم: مخالفت فعل استحباباست. اين چنين نيست که ب ندارد و آن هم خروج تخصص

خداوند بر مخالفتش عذاب نفرستاده است.

پس اين ي اشال که، دوران بين تخصيص و تخصص در جاي است که، هم امان تخصيص باشد و هم امان تخصص، تا
بعد بوييم: کدام ترجيح دارد و در ما نحن فيه نسبت به فعل استحباب، امان تخصيص وجود ندارد، پس فتعين التخصص.

اشال دوم که اشال است که خود ما عرض مکنيم و در کلمات نيست این است که، اساس اين اشال مرحوم محقق
عراق(ره) غير وارد است، براي اينه ايشان در عبارتشان فرمودهاند: استدلال به اين آيهي شريفه، متوقّف است بر تمس به

اصالة العموم در دوران بين تخصيص و تخصص و تمس به اصالة العموم در اين دوران، مورد قبول عقلاء نيست.

اشال ما این است که اين توقف را شما از کجا آورديد؟ مرحوم آخوند، صاحب معالم، صاحب فصول، ميرزاي قم(قدس
سرهم)، اين همه اصوليين که به اين آيه شريفه استدلال کردهاند، اعيان از اهل تفسير، وقت سراغ بيان استدلالشان برويم، کجاي

استدلالشان بر تمس به اصالة العموم توقف دارد.

بيان استدلال به آيه اين است که، آيه مفرمايد: ي از آثار مخالفت امر، فتنه يا عذاب اليم است، که مفسرين فتنه را تفسير
کردند به بليهي دنيا و عذاب اليم هم مربوط به آخرت است. اين فتنه يا عذاب اليم تقريباً به منزله و در حم علّت است، يعن در

موارد دير که در کلام تعليل داشته باشيد، تعليل را محور قرار مدهيد، مثلا وقت مگويد: «لا تأکل الرمان لأنه حامض»،
مگوييد: اين تعليل محور است، اگر محور شد، عموميت و خصوصيتش مربوط به تعليل است.

البته در اين جا نمخواهيم بوييم: اين جاي علّت نشسته، بله مخواهيم بوييم: همان معاملهاي را که صول و عقلاء، با تعليل
در کلام ي متلّم مکنند، همان معامله را با اين «فتنةٌ أو عذاب أليم» بايد کنند، يعن محور مسئله اين است که، مخالفت با

آنچه موجب فتنه و عذاب اليم است، امر است و در نتيجه به عس نقيض مگوييم: اگر چيزي مخالفتش موجب فتنه يا عذاب
اليم نيست، معلوم مشود امر نيست. لذا اين جا توقف بر اصالة العموم ندارد.



نقد و بررس استاد محترم بر استدلال به اين آيه بر ما نحن فيه

آيا باز استدلال به اين آيه بر مدعا که مادهي امر ظهور در وجوب دارد، استدلال تمام است يا نه؟ به نظر مرسد اشال ديري
متوجه اين استدلال است. در در اين استدلال، بين امر و مخالفت امر خلط شده، آنچه از عس نقيض آيه استفاده مشود اين

است که، در جاي که فتنه يا عذاب اليم نيست، مخالفت امر نيست، نه اينه امر نيست.

مستدلّين مگويند: در جاي که فتنه يا عذاب اليم نيست، امر نيست. اما اين اصلا عس نقيض آيه نيست. آيه اين است که
«فَلْيحذَر الَّذِين يخَالفُونَ عن امرِه انْ تُصيبهم فتْنَةٌ او يصيبهم عذَاب اليم» و عس نقيضش اين مشود که، در جاي که فتنه يا

عذاب عليم نيست، مخالفت امر نيست.

مخالفت امر نيست، اعم است و ممن است امر باشد يا نباشد. در فعل استحباب اگر گفتيم: انجام ندادن آن موجب فتنه يا
عذاب اليم نيست، نتيجه مگيريم که، اگر طبق فعل استحباب عمل نرديم، نمتوانيم به آن بوييم: مخالف للأمر، اما اين، غير

از این است که نمتوانيم به آن امر بوييم و ممن است امر استحباب داشته باشد.

لذا به نظر مرسد که در اين استدلال، بين امر و مخالفت امر خلط شده و بنابر اين اصلا استدلال به اين آيه شريفه استدلال
تام نيست.

شمول آيهي شريفه بر امر استحباب

البته از بعض روايات(اصول کاف، جلد 6، صفحه 543، روايت هفتم) استفاده مشود که، به همين آيهي شريفه براي امر
استحباب استدلال شده است که، چون بحث شيرين است، روايتش را يادداشت کردم که بخوانيم.

محمد بن يحي، عن احمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن حسين بن عمرو بن زيد، عن أبيه، که سند روايت معتبر و روايت
صحيحه هست، پدر عمرو بن زيد، يا پدر حسين بن عمرو گفته است که: «اشتريت ابلا و أنا بالمدينة مقيم»، وقت به مدينه آمدم
و مقيم شدم، ابِل را خريدم، «فأعجبتن اعجاباً شديداً» اين ابل اعجاب شديدي را در من به وجود آورد، يعن کنايه از این است

که خيل خوشحال شدم که ي چنين مال را به دست آوردم.

«و دخلت عل أب الحسن الاول(عليه السلام)» خدمت امام کاظم(عليه السلام) رسيدم «فذکرتها له» به حضرت عرض کردم که
ابل را خريدم، حضرت فرمود: «فقال ما ل و للإبِل» تو چه ارتباط به ابل داري؟ ابل مثلا کار آنهاي است که در بيابانها

که اين مصائب بزرگ دانأنها کبيرة المصائب»، تو نم براي چه اين کار را کردي؟ «أما علمت هستند، تو که در مدينه هست
دارد؟

«قال و من اعجاب بها أکريتها و بعثت بها مع غلمانٍ ل إل الوفة» گفت: من اين را کرايه دادم و ي عده از غلامها را همراه
اين ابل به کوفه فرستادم، «فسقطت کلّها»، همهاش از بين رفت، هم ابل و هم اين غلمان، «فدخلت عليه فأخبرتها فقال» شاهد

اين است که مگويد: بعد دوباره رفتم خدمت امام و گفتم: ي چنين بلاي سر من آمد، ابل را با ي عده از غلامها به کوفه
مهيبنْ تُصا رِهما نفُونَ عخَالي الَّذِين ذَرحفرستادم و همهاش از بين رفت و حضرت استشهاد کردند به اين آيه شريفه «فقال فَلْي

«يملا ذَابع مهيبصي وتْنَةٌ اف

شاهد اين است که، از روايت استفاده مشود که، حضرت قبلا امر کرده بودند به اينه، ابل را رها کن، «ما ل و للأبل» کنايه

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=63
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=63
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=63


از اين بوده که، حضرت به او اعتراض کرده و امر کردند که، اين ابل را بفروش و رها کن، اين هم چون دلش نمآمده رها کند،
آن را کرايه داده، بعد هم همهي اموالش از بين رفته است و بعد که خدمت حضرت آمده، حضرت به اين آيه استدلال کردند.

پس شاهد اين است که حضرت قبلا به او امر کرده بودند که، اين ابل را بفروش، اين هم گوش نداده و گرفتار فتنه شده بود. از
آن طرف يقين داريم، امري که حضرت به او کرده بودند، امر وجوب نبوده، بله استحباب بوده است.

پس به اين روايت استدلال مشود بر اينه، اين «عن امرِه» در آيه شريفه اعم است و هم امر وجوب و هم امر استحباب را
مگيرد.

(سؤال و پاسخ استاد): معلوم مشود که امر استحباب، ممن است نتيجهي مخالفتش فتنه باشد، يعن اگر کس ي امر
استحباب را انجام نداد، ولو اينه بحث را يادتان نرود فعلا مادهي امر را بحث مکنيم، ممن است ي فتنهي دنيوي گريبان

انسان را بيرد و هيچ بعدي هم ندارد.

که با امر وجوب باشد و آنهاي باشد و عذاب اليم مربوط به امر وجوب وييم: مربوط به امر استحبابپس فتنه بعيد نيست که ب
مخالفت مکنند، گرفتار عذاب اليم مشوند.

پس خلاصهي بحث اين شد که، استدلال به اين آيه شريفه، بر اينه امر ظهور در وجود دارد، استدلال ناتمام است.

نقد و بررس سه مويد دير

سه مؤيد ديري هم که مرحوم آخوند(ره) بيان کردهاند را خودتان به کفايه مراجعه بفرماييد و اشالاتش روشن است، يا در آن
قرينه وجود دارد، مثل روايت «لو لا أن اشق عل امت لأمرتهم بالسواک»، که خود اشق قرينه است بر اينه، مراد از اين امر،

امر وجوب است و دلالت ندارد که هر جا امر به صورت مطلق آمد، بايد حمل بر وجوب کنيم.

آن روايت بريره را هم که ديروز اشاره کرديم، اصلا سندش ناتمام است و قابل استدلال نيست و بنابراين اين مؤيدات
چهارگانهاي که مرحوم آخوند(ره) بيان کرده، هيچ کدام حتّ به نظر ما، نه تنها صلاحيت استدلال ندارد، در حدّ تأييد هم نيست و

لذا اکثر از اصوليين متأخرين و معاصرين هم اصلا خيل اعتناي به اين مؤيدات اربعه نردند.

امر دلالت بر وجوب دارد

پس بالأخره آيا امر ظهور در وجوب دارد يا مشترک معنوي بين وجوب و استحباب است؟ چون ادله مشترک معنوي را رد
کرديم و آن سه دليل که ديروز بيان کرديم و هر سه مخدوش بود و ي ظهور عرف براي امر در وجوب به ذهن انسان تبادر

مکند، متوانيم اين مقدار را ف الجمله بوييم که: امر دلالت بر طلب وجوب دارد.

لن بحث خيل مهم که، در اين بحث کتاب مرحوم شهيد صدر(ره) که غير از کتب دير است را خوب است که ملاحظه
فرماييد. عمدهي بحث این است که مشهور قريب به اتفاق مگويند: امر دلالت بر وجوب دارد.

آيا اين دلالت لفظ است يا عقل يا عقلاي؟ و بنا بر اينه اين دلالت لفظ باشد آيا وضع است؟ يعن از اول واضع «أ م ر» را
براي طلب وجوب وضع کرده که مشهور قائلاند، يا از راه اطلاق و مقدمات حمت است که مرحوم محقق عراق و مرحوم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=24&a=63


محقق بروجردي(قدس سرهما) قائلاند.

در بحث که فردا مخواهيم عرض کنيم، نهاية الافار را ببينيد تا فردا کلام مرحوم محقق عراق(ره) را بوييم و اشالات را هم
که بر کلام ايشان هست ذکر کنيم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


