
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (شرايط وجوب حجة الاسلام) »

در تاریخ ۱۶ اردیبهشت ۱۳۹۷

کتاب الحج
جلسه 102 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در ادله قائلین به عدم مالیت عبد است و این که عبد مطلقا قابلیت مالیت ندارد. سه روایت را خواندیم که دلالتش تمام
نبود. دلالت این سه روایت بر این كه عبد مالك مشود بیشتر از دلالتش بر عدم ملیت بود.

آیه نخست: 75 سوره نحل

لُوكاً لامداً مبع ثَلام هال برعمده ادله این قول دو آیه از آیات قرآن كریم است، آیه اول در سوره مباركه نحل آیه 75 است: «ض
یقْدِر علَ شَء و من رزَقْنَاه منَّا رِزْقاً حسناً فَهو ینْفق منْه سراً و جهراً هل یستَۇونَ الْحمدُ له بل اكثَرهم لا یعلَمونَ». معنای

اجمال این آیه این است كه خدای تبارك و تعال مفرماید: ما مثل را برای شما ذكر مكنیم، مثل دو نفر و بعد مفرماید آیا
این دو نفر با یدیر مساویاند؟ در حقیقت خداوند مخواهد از مخاطبین اقرار بیرد كه این دو نفر مساوی نیستند.

 ی عبد مملوك است كه «لا یقدر عل شء» و دوم كس كه ما به او رزق دادیم و او سراً و جهراً انفاق مكند، خدا مفرماید
كس كه چیزی ندارد تا بخواهد انفاق كند با كس كه به او رزق دادیم و سراً و جهراً انفاق مكند، آیا این دو با یدیر

مساویاند؟!

هدف خدای تبارك و تعال اینجا آن است كه مخواهد فرق بین این بتهای كه عرب جاهلیت خودشان با دست خودشان
درست كرده بودند و عبادت مكردند با خدای تبارك و تعال را ذكر كند. این بتها مثل یك عبدی است كه «لا یقدر عل شء»

و خدای تبارك و تعال مثل انسان است كه پول در اختیارش است و سراً و جهراً انفاق مکند. خدا برای این كه به این مردم
تفهیم كند كه شما چرا آن خدا و این بتها را عل السویه قرار مدهید، از این مثال استفاده کرده است که همانگونه که اینها

ی نیستند، خدا و بتها را هم نباید مساوی با یدیر قرار دهیم.

احتمالات سهگانه در «عبداً مملوکاً»

استدلال به این آیه، در عبارت: «عبداً مملوكاً لا یقدر عل شء» است. سه احتمال در این عبارت وجود دارد؛

احتمال نخست: آن است كه عبد، قدرت بر تصرف ندارد و «لا یقْدِر علَ شَء» یعن «لا یقدر عل التصرف». در نتیجه آیه
دلالت بر محجوریت عبد دارد؛ یعن عبد بدون اذن مولایش حق انجام كاری ندارد؛ نمتواند طلاق بدهد، ناح كند، هیچ كاری

نمتواند انجام بدهد. در نتیجه آیه نمتواند برای مستدل نافع باشد؛ زیرا تنها دلالت بر این دارد كه نمتواند تصرف كند نه این که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2204
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


قابلیت مال بودن را نیز نداشته باشد.

مرحوم راوندی در فقه القرآن مگوید: «ف هذه الآیة دلالةٌ عل أن المملوك لا یملك شیئاً من الاموال مادام رقاً»، بعد مگوید:
«لأن قوله مملوكاً لا یقدر عل شء لیس المراد به نف القدرة»؛ مراد این نیست كه این قدرت بر مالیت ندارد، «لأنه قادر و إنما
المراد أنّه لا یملك التصرف ف الأموال و ذلك عام ف جمیع ما یملك و یتصرف فیه فإن ملّه مولاه شیئاً ملك التصرف فیه»؛ اگر

مولا چیزی را به او تملیك كرد این مالك مشود، «بجمیع ما أباح له سیده و أراده، فإن اصیب العبد ف نفسه یستحق به الأرش
كان له ذلك»[1]؛ اگر یك جنایت به عبد وارد شده، مستحق ارش مشود.

بنابراین احتمال اول آن است که مراد از: «عبداً مملُوكاً لا یقْدِر علَ شَء»؛ عبدی است كه ملك دیری است «لا یمن له
التصرف»، اما دیر دلالت ندارد بر این كه قابلیت برای مالیت ندارد.

احتمال دوم: از راه قرینه مقابله استفاده کنیم که مراد از «عبداً مملوکاً» یعن «عبداً غیر مال»، به این بیان که در آیه
مفرماید: «عبداً مملُوكاً لا یقْدِر علَ شَء» و در مقابل او مفرماید: «من رزَقْنَاه منَّا رِزْقاً حسناً فَهو ینْفق منْه سراً و جهراً»، به
قرینه مقابله استفاده كنیم كه مملوک در «عبداً مملوكاً» یعن غیر مالك. به بیان دیر، بوئیم چرا عبد فقط مملوك است و مالك
نیست؛ زیرا خود مملوكیت مانع از این است كه قابلیت برای مالیت داشته باشد. پس از آیه استفاده كنیم كه «كل مملوكٍ غیر

مالكٍ» یا «كل مملوكٍ لا یصلح و لا یقبل المالیة».

اگر آیه را اینگونه معنا کنیم، از راه قرینه مقابله مگوئیم مقابلش این است كه «من رزَقْنَاه منَّا رِزْقاً حسناً»، یعن «و من ملّناه
ملاً حسنا»؛ كس كه ما او را مالش كردیم و او قابلیت مالیت دارد.

بنابراین، احتمال اول این شد كه «لا یقدر» یعن «لا یقدر عل التصرف»، طبق احتمال اول این آیه نافع برای مستدل نیست. در
احتمال دوم «لا یقدر» یعن «لا یصلح للمالیة» و از راه قرینه مقابله استفاده كنیم که این احتمال نافع برای مستدل است.

منته نتهای كه وجود دارد آن است كه آیا قرینه مقابله این نتیجه را دارد یا نه؟ آیا قرینه مقابله مگوید آن مقابل باید مالك
نباشد و قابلیت مالیت هم نداشته باشد؟ یا قرینه مقابله مگوید: همین مقدار كه او نمتواند تصرف كند؟

لا یقدر عل» مالكٌ یتصرف» و یك كس» رسد نهایت چیزی که قرینه مقابله دلالت بر آن دارد، این است كه یك كسبه نظر م
التصرف» و «لا یقدر عل التصرف»، اعم از این است كه قابلیت مالیت هم دارد یا ندارد.

احتمال سوم: در احتمال اول مفروض ما این است كه «كل عبدٍ لا یقدر عل التصرف»، در احتمال دوم هم مگوئیم: «كل عبدٍ
لا یقبل المالیة»، اما در احتمال سوم مگوئیم خدای تبارك و تعال یك قسم از عبد را فرض كرده و مخواهد یك عبدی را

مثال بزند، اما یك عبد خاص است؛ یعن یك عبد مملوك كه «لا یقدر» است.

به بیان دیر، ما دو نوع عبد داریم؛ یك عبدی داریم که «یقدر» و یك عبد است که «لا یقدر»، خدای تبارك و تعال آن نوع مملوك
«لا یقدر» را طرف برای مثال قرار مدهد و احتراز از مورد خودش است؛ یعن چون مگوئیم «عبداً مملوكاً لا یقدر» احتراز از

مملوك است كه «یقدر».

فاضل آب در کشف الرموز مفرماید: «و ف الاستدلال بالآیة نظر منشأه تخصیص مملوكٍ بأنه لا یقدر عل شء»؛ اشال این
است كه خدای تبارك و تعال مملوك را تخصیص زده به این كه «لا یقدر عل شء»، این «لا یلزم منه أنّ كل الممالیك لا یقدر

عل شء»[2]؛ یعن از این تخصیص استفاده نمشود كه هر مملوك «لا یقدر» باشد.



از كلام مرحوم علامه طباطبائ در تفسیر المیزان نیز بعید نیست که این معنا استفاده شود، ایشان مفرماید: «ما ف الآیة من
المثل المضروب یفرض عبداً مملوكاً لا یقدر عل شء»؛ یعن خدای تبارك و تعال یك نوع عبد خاص را فرض مكند و

مخواهد یك مثل بزند. مثل این است كه عبد مملوك كه «لا یقدر عل شء»، بعد مفرماید: «و آخر رزق من اله رزقاً حسناً
ثم یسئل هل یستویان... فالعبد المفروض مملوكٌ غیر مالك لا لنفسه و لا لشء من متاع الحیاة».

طبق بیان مرحوم علامه لازم نیست این قسمش وجود خارج داشته باشد، مفرماید یك مثل مخواهم بزنم اگر یك عبد مملوك
«لا یقدر» باشد. به بیان دیر، اگر این «لا یقدر» را وصف برای حقیقت مملوكیت بیریم یك بیان است؛ یعن وصف برای تمام

عبید گرفته و بوئیم: «حقیقة العبد أنه لا یقدر عل شء»؛ یعن جنس العبد به این است كه «لا یقدر عل شء»، این قید
توضیح هم نیست، بله ماهیت عبد و جنس العبد را بیان مکند كه مملوك است كه «لا یقدر عل شء»، این مبنای احتمال

اول و احتمال دوم است.

اما احتمال سوم این است كه بعض از عبدها هستند كه «لا یقدر عل شء» (تنوین «عبداً» را نیز باید تنوین نره بیریم نه
تنوین جنس)، بوئیم یك عبد مملوك كه هیچ قدرت بر هیچ ندارد نه مالك است نه قدرت بر تصرف دارد و حت لازم نیست كه

در عالم خارج موجود باشد.

جمعبندی و بیان دیدگاه برگزیده

اشال احتمال سوم آن است كه خدای تبارك و تعال در مقام بیان فرض نیست؛ زیرا وقت به روایات مراجعه مكنیم
ائمه(عليهم السلام) به اطلاق این آیه («لا یقدر عل شء») در روایات استدلال كردند؛ یعن از روایات استفاده مشود ائمه(عليهم

السلام) از آیه اطلاق را فهمیدند كه: «العبد لا یقدر عل شء». پس این كه مگوید: «لا یقدر»، یك امر مفروض بدون مثال
خارج و مصداق خارج نیست. به روایات مراجعه كنیم ائمه(عليهم السلام) مگویند اگر عبد طلاق داد، ناح كرد، معامله

كرد، به همین «لا یقدر عل شء» تمسك کرده و مگویند باطل است. بنابراین احتمال سوم كنار مرود.

اشال احتمال دوم این بود که قرینه مقابله دلالت بر این ندارد كه این عبد، مالك نمتواند باشد و قابلیت مالیت ندارد. تنها
احتمال اول باق مماند که عبد مملوک که تصرفاتش نافذ نیست «لا یقدر عل شء»؛ یعن هیچ شیئ از تصرفات او نافذ

نیست. اگر مولایش تنفیذ كرد یا چیزی را به تملی او درآورد درست مشود. نتیجه آن که، از این آیه شریفه نمتوان استفاده
کرد كه عبد قابلیت برای مالیت ندارد.

هم پولدار است، خدای تبارك و تعال فقیر محضِ محض است و چیزی دستش نیست و ی ته: گاه دو نفر هستند که ین
مخواهد مثال بالاتر از این بزند، مفرماید: اگر در دستش هم (میلیاردها پول) باشد، اما «لا یقدر عل شء» است، نه این كه

وئیم در جاییده عن المال»، پس ب شود معنا كرد كه «بخلوء» را نمش است. بنابراین، «لا یقدر عل وید الآن دستش خالب
كه عبد در دستش یك مال هست، از محل مثال خارج مشود.

به بیان دیر از آیه استفاده مشود، چون مملوك است قدرت بر تصرف ندارد یا این که چون مملوك است قدرت بر مالیت
ندارد. به نظر ما احتمال اول ظهور روشن در آن دارد، «ضرب اله عبداً مملوكاً لا یقدر عل شء»؛ یعن قدرت بر تصرف

ندارد.

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين



[1] ـ فقه القرآن (للراوندی)، ج2، ص: 215.
[2] ـ «و ف الاستدلال بالآیة نظر، منشأه تخصیص مملوك (بأنّه لا یقدر عل شء) لا یلزم منه انّ كل الممالیك لا یقدر عل شء.
و یمن ان یقال: انّ التملیات موقوفة عل اذن الشارع، و قد نف عن مملوك، و لم یثبت لآخر، فلا یملك كل مملوك، لعدم الاذن،

و وجود النّف ف صورة تأكید له. و بوجه آخر نقول: وصف عبدا مملوكا بنف القدرة عل شء منرا، فیتناول كل واحد واحد
لاقتضاء التنیر (النرة خ ل) ذلك و مت ثبت (یثبت خ) فیلزم (یلزم خ) انّ كل مملوك یفرض، لا یقدر عل شء، كما یثبت (ثبت خ

ل) ف قوله تعال و لَعبدٌ مومن خَیر من مشْرِكٍ و لَو اعجبم انّ كل عبد یفرض مؤمن فهو خیر من كل مشرك یفرض (نفرض خ
ل).» كشف الرموز ف شرح مختصر النافع؛ ج1، ص: 512.


