
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة المسافر » صلاة المسافر (5) »

در تاریخ ۱۰ خرداد ۱۳۹۷

صلاة المسافر
جلسه 91 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در شرط خامس بود كه در این شرط مسافر در صورت نمازش را شسته مخواند كه سفر او جایز باشد یا به تعبیر دیر
سفر او معصیت نباشد یا به تعبیر دیر سفرش سفر طاعت باشد. دلیل اول اجماع و دلیل دوم آیهی شریفه و دلیل سوم تعبیری
است كه در كلمات مرحوم محقق (قدس سره) در معتبر آمده بود و مرحوم صاحب جواهر همین تعبیر را نقل كرده و به همین

دلیل استدلال كردهاند.

دلیل اجماع و استدلال به آیه شریفه ‐با دو بیان‐ را قبول كردیم اما در دلیل سوم دو اشال وارد کردیم. اولین اشال این بود
كه همه یا اكثر فقها در جای شود كه در سفر معصیت واقع شود در حالنقض م که اگر این دلیل دلیلیت داشته باشد به جای

كه در سفر معصیت واقع مشود ول خودِ سفر، سفرِ معصیت نیست مگویند نماز شسته است. پس اگر این ملاك است، باید
در همهی موارد وجود داشته باشد وقت در موردی وجود ندارد پس معلوم مشود ملاك نیست. اشال دوم این است که این
بیان روی فرض است كه از ادله علیت را استظهار كنیم یعن بوییم ظاهر ادله این است که تسهیل یا ارفاق برای ملف در
قصر در نماز به عنوان علت برای حم است نه به عنوان حمت. البته این اشال روی این مبناست كه ما فرق میان علت و

برای ما قرینهی روشن مت را بپذیریم. ولو این استدلال در کلام محقق و بعد از ایشان در کلام صاحب جواهر نقل شده ولح
وجود ندارد که این مطلب عنوان علیت داشته باشد لذا به نظر ما این استدلال تام نیست.

نات در فلسفهی احام

نتهای كه جا دارد در آن تحقیق شود و متواند موضوع برای رسالهی سطح چهار واقع شود این است که آیا در استدلال
متوان از تعابیری که مرحوم محقق و به تبع ایشان صاحب جواهر استفاده کردهاند مثل الرخصة، الاکرام و تسهیل استفاده کرد

و آن را معیار قرار داد؟ این بحث در جاهای دیر هم مطرح مشود مثلا وقت فقهاء به بحث عده مرسند «لأن منه الولد» را
علت قرار نمدهند و لذا مگویند اگر مردی همسرش را ده سال است كه ندیده اما اگر این مرد این زن را طلاق داد زن باید عده

نه دارد در حال كه یقین داریم ولدی در كار نیست! به نظر ما این گونه تعلیلات كه مثلا در علل الشرایع مرحوم صدوق یا در
بعض از روایات دیر آمده، نمتواند پایهی استدلال باشد.

صرف نظر از اصطلاحات فقه و اصول كه آیا این علت یا حمت است از مجموعهی روش ائمه (علیهم السلام) استفاده
مكنیم كه این گونه تعلیلات برای تقریب به ذهن و برای روشنتر شدن دایرهی حم در ذهن مخاطب بوده. مثلا وقت به حرمت
شود این ولد از كیست. یعنبه وجود آمده كه معلوم م شود. در زمان ما وسائلرسند، مسئلهی اختلاط میاه مطرح مزنا م

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2154
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1675
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بنا بر اینه این وسائل خیل مطمئن باشد موضوع برای اختلاط میاه و اختلاط انساب باق نمماند. اگر كس خدای نرده
بخواهد مرتب زنا شود و بوید نه اختلاط میاه و نه اختلاط انساب پیش بیاید باز هم حرام، فسق بزرگ و گناه كبیره است.

در شریعت، خدای تبارك و تعال، پیامبر اكرم(ص) و ائمه معصومین(ع) عنوان شارع را دارند. در بحث شرط پنجم اگر کس از
آیه قرآن این شرط را استفاده نرد و گفت بر حسب صناعت اصول «اذا ضربتم ف الأرض» اطلاق دارد، چه سفر جایز باشد
و چه نباشد. این شرط كه «أن لا یون ف معصیة اله» را ائمه معصومین (علیهم السلام) برای ما ذكر كردند. گاه اوقات در
بعض از جلسات آدم مبیند بعض از افرادی كه بالأخره اهل درس هم هستند تردید دارند در اینه آیا اینها مشرعاند یا نه؟ به

نظر ما مسلّم مشرعاند و همان مقام و مرتبت كه خدای تبارك و تعال به پیامبر اكرم داد، به ائمه معصومین (علیهم السلام) هم
اعطا شده. بسیاری از شرایط قصر در نماز را خود ائمه (علیهم السلام) ذكر كردند و تشریع است كه اینها بیان كردند. این

مطلب كه بوییم اینها مبین و مبلغ بودند غلط است! با توجه به اصول اعتقادی كه داریم ائمه ما حجت خدای تبارك و تعال بین
خدا و ما هستند و متوانند تشریع كنند.

در بحث فرض اله و فرض النب این بحث مطرح مشود كه آیا ائمه هم این منصب را دارند یا نه؟ برای ما این مسئله روشن
است و دلیلمان این است كه اینها جای پیامبر نشستهاند و همهی خصوصیات پیامبر را دارند. مر نشنیدید كه امیرالمؤمنین

فرمود همهی آنچه كه پیامبر دارد را دارم الا اینه من نب نیستم و مقام نبوت را ندارم. بله این مطلب صحیح است که وح از
ناحیه خدا به اینها نمرسید و از جانب خدا مطلب را برای مردم به عنوان الوح ذکر نمکردند ول در عین حال اینها ملهم و

محدّث بودند و ملائه بر اینها نازل مشدند و مطالب را به اینها مرساندند ول به عنوان الوح نبوده.

لذا فروع حج تا زمان باقرین و صادقین اصلا مطرح نبوده. این روایات کثیری که در حج و غیر حج وجود دارد را ائمه به عنوان
مشرع ذكر مكنند. منتها اشتباه مسئله اینست كه از یك نته غفلت مكنیم و آن اینست كه اینها لا یریدون إلا ما أراد اله.

اینطور نیست كه اینها از روی میل و خواستههای شخص چیزی را بویند. آن قوهای كه در اختیار پیامبر(ص) به عنوان فرض
النب قرار داده شده بود در اختیار اینها هم بوده و همان طوری كه آن قوه خطا نمكرد و مسئله را درست بیان مكرد به عنوان

تفویض در اختیار ائمه هم همین بوده. این بحث است كه ریشه اعتقادی دارد و این فروع به خوب بر آن دلالت دارد.

مثلا در بحث خبر واحد مگویید خبر واحدی که امام معصوم فرموده مخصص قرآن است نه اینه خبر واحد یشف از كلام
خدا و بعد مخصص قرآن واقع مشود. ش وجود ندارد که یك آیه متواند مخصص یك آیه دیر باشد. چرا آنجا نزاع مشود

كنند ولتواند مخصص قرآن باشد یا نه؟ آقایان نسخش را قبول نمتواند ناسخ قرآن باشد یا نه؟ آیا مكه آیا خبر واحد م
مخصصش را قبول مكنند. وقت مگوییم خبر واحد مخصص است به این عنوان نیست که كلام خود خدا باشد.

نات در رابطه با مناسبتهای پیشرو

امروز مصادف با ولادت امام مجتب (علیه السلام) و روز پانزدهم ماه مبارك رمضان است، امیدواریم كه همهی ما از بركات
این ولادت بهرهمند شویم و مورد كرم خاص امام مجتب (علیه السلام) شویم. ما طلبهها باید از این ذوات مقدسه استمداد كنیم

توحید، اعتقادات، فقه و فهم مان از قرآن قوی شود. اگر در ماه رمضان كس ارتباطش با قرآن بیشتر نشود حساب مغبون
است. البته آن روایت كه مگوید اگر ماه رمضان بذرد و كس مورد غفران اله قرار نیرد مغبون است جای خودش را دارد

و برای افراد عادی هست. ما اگر از قرآن چیزی نچشیم و از طعم قرآن و از حقیقت قرآن چیزی را به دست نیاوریم واقعاً این
غبن اصل است. از امام مجتب (علیه السلام) استمداد مكنیم، از خداوند بخواهند که عمرمان در مسیر فهم كلام خدا، رسول

خدا، ائمه معصومین و فهم دین صرف شود و هر چه بیشتر به این حقایق نزدیك شویم.



هفته آینده مصادف با 14 خرداد و رحلت امام عظیمالشأن، امام خمین (رضوان اله تعال علیه) است. امام (رضوان اله علیه)
شخصیت جامع بودند و در جامعیت برای امام كمتر متوانیم نظیر پیدا كنیم. ما علمای جامع المعقول و المنقول داشتیم اما
در همین حد بوده. بر فقه، تفسیر و عرفان آگاه داشتند و حت متون مربوط به اینها را تدریس كردند ول در هر كدام در قلهی

آن علم نبودند. در هر كدام اگر مخواستیم حساب كنیم ممن است جزء ممتازینش بودند ول اینه كس در فقه، تفسیر، عرفان
و فلسه واقعاً به قله رسیده باشد نداریم یا کمتر داریم. واقعاً امام (رضوان اله تعال علیه) یك چنین شخصیت بود و متأسفانه

الآن كه در حدود 30 سال از رحلت آن مرد مگذرد هنوز شخصیت علم امام به نظر من برای خود حوزههای علمیه هم روشن
نشده چه رسد برای بیرون از حوزههای علمیه.

من توصیه مکنم از بركات علم این مرد بهرهمند شوید و ای كاش روزی بیاید که ابتارات امام در اصول، فقه، تفسیر و
عرفان بیان شود. من در عرفان ورودی ندارم ول آنهای كه اهل عرفان هستند و متخصص در این فن هستند مگویند مطالب
بسیار ناب و بِری در کلمات امام وجود دارد. در تفسیر همین مقدار عرض كنم كه یك وقت در ی از كتابهای امام یا آداب
الصلاة یا اسرار الصلاة بود. راجع به آیهای از آیات قرآن نات بسیار بدیع كه در هیچ یك از تفاسیر ندیده بودم دیدم كه ایشان

بیان مكند. بعد كه این نات را بیان مكند مفرماید راجع به این آیه اینقدر مطلب در ذهن من هست كه اگر بخواهم همهی آنها
را بنویسم یك كتاب مشود. این خیل عجیب است یعن آدم نبود كه فقط سر سفرهی دیران بنشیند و تلاشش بر این باشد كه

حرفهای دیران را بفهمد و نقل كند. خدا نفس به او داده بود كه این نفس واقعا در فقه، اصول، تفسیر، عرفان و... جوشان
بود. ما یك چنین شخصیت را در حوزهی علمیه داشتیم. در مسائل اخلاق، 40 حدیث ایشان واقعاً نظیر ندارد بدون هیچ مبالغه
عرض مكنم. انسان هر مقداری این كتاب 40 حدیث را بخواند كم است. در مسائل اخلاق، در مسائل تربیت، یك شخصیت

جامع بود.

من آیات سوره مباركه مریم را مخواندم و بعد این نته به ذهنم آمد این آیات كه «و اذكر ف التاب ابراهیم إنه كان صدیقاً
نبیا». تا به حضرت موس مرسد «و اذكر ف التاب موس إنه كان مخلصاً و كان رسولا نبیا و اذكر ف التاب ادریس انه
كان صدیقاً نبیا». مقام نبوت كه مسلم بعد از پیامبر(ص) تمام شد اما واقعاً بین خودم و خدا تأمل كردم و بدون اینه علقه و

علاقهی ذات و تعصب كه دارم دخالت بدهم گفتم آیا امام را از مصادیق صدیقین متوانیم به شمار بیاوریم یا نه؟ دیدم انصافاً
امام از مصادیق بارز صدیقین است. برای صدیق در تفاسیر دو معنا ذکر شده. یك معنا مبالغهی در تصدیق و یك معنا مبالغه در

صدق است.

مبالغه در تصدیق یعن كثیر التصدیق ف امور الدین. صدیق یعن در امور دین تصدیقش زیاد بود و بر آنچه كه خدای تبارك و
تعال آورده باور دارد. راجع به حضرت زهرا (سلام اله علیها) كه مگوییم «كانت صدیقه» یعن نسبت به آنچه به عنوان دین

بود تصدیق مكرد. امام هم این روحیه را داشت و این خصوصیت از خصوصیات وجودی امام بود. اسلام را به تمام آنچه كه
در اسلام هست و متب اهلبیت به تمام آنچه كه در متب اهلبیت از واجبات، مستحبات، مروهات، اخلاقیات، سیاسات،
كاملا تصدیق مكرد. معنای دوم هم مبالغه در صدق است یعن كس كه خیل راست مگوید. به نظر من ولو مرحوم علامه
همین را ترجیح مدهند ول مبالغه در تصدیق صحیح است. اگر خدای تبارك و تعال به پیامبر مفرماید «و اذكر ف التاب

ابراهیم» از همین جمله نتیجه مگیریم باید یاد امام هم در حوزهها، كشور، میان مسلمین همیشه زنده نه داشته شود.

ایشان از مصادیق مخلَص بود نه مخلص. مخلص یعن كس كه عملش را برای خدا انجام مدهد. مخلَص یعن من اخلَصه اله
لنفسه و من اختاره اله لنفسه. یعن كس كه خدا او را برای خودش قرار داده. خدا در این برههی از زمان و تاریخ برای دفاع از

دینش او را اختیار كرد و او را موفق كرد كه یك چنین حركت عظیم را انجام بدهد.

نتهی بعد پاسداشت از میراث امام است؛ ما باید میراث امام را زنده نه داریم. میراث امام اندیشهی حومت اسلام در زمان



غیبت است. من مرر در این چند ماهه این مطلب را گفتم امروز هم عرض مكنم ی از كارها و توطئههای كه در ی دو
سال گذشته در حوزه و بیرون حوزه شروع شده اینست كه بیاییم مسئلهی اندیشه‌ی ولایت فقیه، اندیشهی حومت اسلام در
زمان غیبت كه بزرگترین میراث امام بود را کنار بذاریم. امام از درون دین، این مسئله كه فقیه در زمان غیبت در صورت
وجود شرایط و همراه مردم باید حومت تشیل بدهد را استخراج کرد كما اینه در كشور ما اینطور بود و حومت تشیل

شد. بزرگترین خدمت كه امام به اسلام، این كشور و به مردم كرد، مطرح کردن این نظریه بود. صدها نظریهی حركت جوهری
ملاصدرا ارزش این نظریهی امام را ندارد ولو اینه حركت جوهری هم موج را در تاریخ فلسفه ایجاد كرده. این امری نیست

كه ما با سطحنری از کنار آن رد شده و بوییم حالا امام حومت تشیل داد اگر توانستیم آن را نه مداریم و اگر نشد نه
نمداریم. مسئولیت که حوزهها در این زمینه دارند این است که پایههای علم این حومت را روز به روز محمتر کنند. نذاریم

پایههای علماش دست نااهلان بیفتد كه متأسفانه برخ افراد مآیند در این مسائل اظهار نظر مكنند و اهلیت هم ندارند.

نسبت به حومت اسلام به عنوان یك امانت بزرگ اله و نه به عنوان یك قدرت سیاس ناه كنیم كه البته قدرت سیاس هم
هست. امروز به بركت این انقلاب و حومت، شیعه در دنیا اقتدار پیدا كرده. برای سخنران من رو به عراق دعوت کرده بودند.

آنجا به بعض علمایشان گفتم كس كه عراق و سوریه را از حلقوم داعش بیرون كشید ولایت فقیه و ایران بود. البته مرجعیت
عراق، حشد الشعب و مردم عراق هم نقش بزرگ داشتند ول همهی دنیا مدانند اگر ایران نبود امروز داعش در سوریه و بر
عراق مسلط و دنبال توسعه طلب بود. داعش یك نهاد نامشروع به مراتب اخبث از خود اسرائیل بود. به نظر من اگر داعش بر

عراق و سوریه مسلط مشد برای اسرائیل موضوع باق نمماند چون این بیشتر به نفع آمریا بود و از این طریق متوانست
كشورهای اسلام را از بین ببرد. از این یادگار امام یعن حومت اسلام در زمان غیبت، ولایت فقیه، كبرویاً و صغرویاً را باید

امانتداری كنیم.

امانتداری به این است كه اگر در جای دیدیم مسئول برخلاف اسلام حركت مكند یا مراعات حال مردم را نمكند فریاد بزنیم.
در تمام سخنرانهای امام دو محور اساس وجود دارد: اسلام و مردم. چرا امروز بعض از مسئولین طوری عمل مكنند كه

جوانها نسبت به امام و انقلاب ناامید شوند؟ من كاری به این مسئول و آن مسئول و این دولت و آن دولت ندارم ول متأسفانه
افرادی كه دلسوز حومت اسلام نیستند وجود دارد. بعضها برای قدرت طلب و برای اینه جناحشان سر كار نیامده، هر

گونه سن اندازی مكنند. اینها چه كاری است و با كدام منطق درست است؟ ما امانت به نام انقلاب اسلام داریم كه خون
این همه شهید پای این امانت ریخته شده. ما نسبت به قطره قطرهی خون اینها روز قیامت مسئولیم. اگر خدای نرده روزی كه
آن روز را ان شاء اله هیچ كس نخواهد دید، لطمهای به نظام و انقلاب بخورد نمتوانیم بوییم حومت در مدت آمد و تمام شد

و حالا حومت دیری بیاید. ما همه مسئولیم.

لذا عرضم این است كه به خوب پاسداشت این نعمت و امانت را داشته باشیم و در جای كه باید حمایت كنیم حمایت كنیم.
البته حمایت ب چون و چرا توسط یك طلبه بسیار سخیف است بله طلبه باید روی مبان دین حمایت كند. اگر طلبه را به

خیابان بشانند و بویند امروز برای این جناح فریاد بزن این بزرگترین ضربه را به اسلام و انقلاب زده. طلبه باید برای دین به
خیابان بیاید، برای دین بالای منبر برود، برای دین درس بوید و برای دین از انقلاب دفاع كند. ما همین وظیفه را داریم و این را

امام به ما یاد داده. برای دین از همهی شئون حومت، از رهبری گرفته تا مسئولین حمایت كنیم. اگر تفیك كنیم و بوییم از
این حمایت مكنیم و از این نمكنیم، به این ضربه مزنیم به آن نمزنیم، اینجا منافع ما هست و آنجا نیست، همهاش گناه

كبیره است.

بالأخره امام و میراث امام را بشناسیم. راه حفظ این انقلاب را بشناسیم، نذاریم مردم ناامید شوند، ی از راههای ناامید كردن
مردم این است كه بوییم حومت اسلام نتوانست برایتان كاری كند. مر این حومت چه اشال داشته؟ مر غیر از قرآن،
روایات، عدالت و حومت خدا حرف دیری دارد؟ بله مسئولین و مجریان نتوانستند كار كنند و اشال از افرادی بوده که كار



دستشان بوده. حومت باید ان شاء اله به صورت خیل قوی بماند. با این همه دشمن كه در بیرون از كشور هست وقت تاریخ
40 ساله را ناه كنیم نمتوانیم انار كنیم دست خدا بر سر این كشور و بر سر این انقلاب بوده است. اگر كس بخواهد این را

انار كند خیل ب انصاف است. لذا باید این قابلیت را داشته باشیم كه این عنایت خدا ان شاء اله مستمر باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


