
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیله 1 »

در تاریخ ۱۷ اردیبهشت ۱۳۸۷

کتاب البیع
جلسه 87 

بسم اله الرحمن الرحيم

الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بيان امام(رض) در دلالت «اوفُوا بِالْعقُودِ» بر لزوم

عرض كرديم كه امام(رض) بعد از اينه فرمودند وفاى به عقد؛ يعن عمل به مقتضاى عقد، سه بيان براى استفاده «لزوم» از اين
آيه شريفه ذكر كردند. بيان اول ايشان اين بود كه بوييم «اوفُوا بِالْعقُودِ» از باب ذكر لازم و اراده ملزوم است. «اوفُوا بِالْعقُودِ»

لازمه‌ى لزوم عقد است؛ يعن اگر عقدى لازم شد، وفاى به آن واجب است. بوييم اين از باب كنايه است. معناى دوم اين بود
كه بوييم «اوفُوا بِالْعقُودِ» يك وجوب و الزام عقلاي است و لازمه اين الزام عقلاي؛ لزوم عقد است.

معناى سوم اين بود كه اصلا نه كنايه باشد و نه چيز دير، بله يك وجوب مولوى تعبدى شرع است كه شارع م‌گويد وفاى به
عقد واجب است. كه اينها را توضيح داديم. بعد از اينه اين سه بيان را ذكر کردند، م‌فرمايند ما اگر بخواهيم بر ظاهر اين آيه

شريفه جمود كنيم، آيه م‌فرمايد «اوفُوا بِالْعقُودِ» ، ظاهر آن امر است و امر، ظهور در امر مولوى دارد.

اين نته را قبلا مرر عرض كردهايم که در دوران بين اين كه يك امرى، مولوى باشد يا ارشادى، ظهور در مولوى بودن دارد.
» ، که م‌گوييم يك وجوب مولوى شرع است، اينجا هم ظاهر آيه يك ظاهر آيه اين است كه خداوند، مثل «اقيموا الصَةَ

وجوب مولوى تعبدى شرع است. اما م‌فرمايند ما اگر بخواهيم به حسب اعتبار حساب كنيم، بايد بوييم آن وجه دوم، وجه
صحيح است.

نتهاي كه در اينجا دارند اين است كه اصلا فقهاء، التزام به اينه اين وجوب، يك وجوب مولوى شرع باشد، پيدا نم‌كنند و
چنين چيزى را قبول ندارند. معناى اول همين بود كه بوييم وجوب مولوى شرع است، اما از باب ذكر لازم و اراده ملزوم

است. معناى سوم اين بود كه بوييم وجوب مولوى شرع است، اما بحث كنايه و غيره در كار نيست.

قدر مشترک معناى اول و معناى سوم اين است كه بوييم اين «اوفُوا بِالْعقُودِ» يك وجوب مولوى شرع است، منتها در معناى
اول م‌گفتيم خودش مراد نيست، بله ذكر لازم و اراده ملزوم است، اما در معناى سوم م‌گوئيم خودش مراد است. اما اشال
مشترک معناى اول و سوم اين است كه فقهاء نم‌پذيرند كه «اوفُوا بِالْعقُودِ» يك وجوب مولوى تعبدى داشته باشد. در نتيجه بايد

همان معناى دوم را قائل شويم و بوييم يك الزام عقلاي است و ارشاد م‌كند به آنچه كه عقلاء هم قائل هستند كه عقلا قائل به
لزوم عقد هستند. تا اينجا استدلال ايشان تمام م‌شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/261
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


اشال بر استدلال به «اوفُوا بِالْعقُودِ» براي لزوم

بعد م‌فرمايند فقهاء دير، مثل شيخ اعظم انصارى(ره) كه به اين آيه براى «لزوم» استدلال كردهاند، با يك اشال معروف مواجه
شدهاند كه اصلا اين اشال در باب آيه «اوفُوا بِالْعقُودِ» معروف است وآن «تمسك به عام در شبهه مصداقيه» است. بيان

اشال اين است که در «اوفُوا بِالْعقُودِ» ، متعلّق و موضوع؛ «عقد» است، وفاى به عقد واجب است. بعد از اينه ي از آن دو
نفر فسخ م‌كند، اگر اين فسخ مؤثر واقع شود، ما دير عقدى نداريم.

اگر اين فسخ واقعاً مؤثر واقع شده باشد، عقد را از بين برده، وقت عقد از بين رفته باشد، دير «اوفُوا بِالْعقُودِ» معنا ندارد.
«اوفُوا بِالْعقُودِ» وقت است كه عقد، ثابت و موجود است، آناه شارع م‌فرمايد وفاى به آن واجب است. اما در جاي که

معاطات واقع شده، ي از آن دو نفر فسخ كرد، اينجا نم‌دانيم آيا عقد موجود است يا موجود نيست؟ اگر بخواهيم براى لزوم
عقد، به «اوفُوا بِالْعقُودِ» استدلال كنيم، اين م‌شود «تمسك به عام در شبهه مصداقيه»، چون الان نم‌دانيم اين مصداق عقد

هست يا مصداق عقد نيست؟

مرحوم امام(رض) فرموده‌اند طبق سه بيان كه ما ذكر كرديم (كه در ميان اين سه بيان، بيان دوم را ترجيح دادند و فرمودند اين
ارشاد به يك حم عقلاي و الزام عقلاي است)، اشال «تمسك به عام در شبهه مصداقيه» دير مطرح نم‌شود. چرا؟ براى اينه

طبق اين بيان، نتيجه م‌گيريم كه «العقود لازمة» ، حال اگر خداوند از ابتدا به جاى «اوفُوا بِالْعقُودِ» فرموده بود «العقود
لازمة» و قانون گذاشته بود كه در شريعت من تمام عقود لازم هستند إلا ما خرج بالدليل، اينجا اگر معاطات هم واقع مشد،

مگفتيم اين هم تحت اين عنوان كل قرار مگيرد و كس نم‌گويد اين تمسك به عام در شبهه مصداقيه است.

طبق اين بيان م‌گوييم گويا خداوند فرموده «جميع العقود لازم» و ي از آنها هم معاطات است. معاطات واقع شده، شك
م‌كنيم لازم است يا نه؟ م‌گوييم خدا فرموده جميع عقود لازم است، در بيمه شك م‌كنيم لازم است يا نه؟ خدا فرموده جميع

عقود لازم است، دير تمسك به عام در شبهه مصداقيه نم‌شود.

اما طبق استدلال مرحوم شيخ(قده) اين  شبهه مطرح است. البته محقق نائين(ره)، مرحوم ميرزاى شيرازى(رض) و عده‌اى در
مقام جواب از اين شبهه برآمده‌اند، چون استدلال به اين آيه براى لزوم، در كلمات بسيارى از بزرگان مطرح شده است و اين

شبهه را هم مطرح كرده‌اند، اما اين شبهه روى اين بيان‌هاى سهگانه كه در اينجا ذكر كرديم، جريان ندارد.

اشال محقق اصفهان (ره) بر استدلال به آيه بر لزوم

سپس امام(رض) م‌فرمايند با اين بيان ما، دو اشال دير هم دفع م‌شود؛ ي اشال محقق اصفهان(ره) در حاشيه ماسب
است، که فرموده «ان مقتض عقد البيع أن المبيع ملك للمشترى بالعوض»؛ مقتضاى عقد بيع، مليت است، يعن مبيع، ملك

مشترى مشود. «و القيام بهذه المقتض بالتحفظ عليه بابقائه و عدم ازالته»؛ قيام به اين مقتضا، يعن مليت براى مشترى، به
اين است كه بوييم اين مليت باق است و زايل نشده است. حال اگر ما بخواهيم اين مقتضا را حفظ كنيم، بايد بوييم اين

مليت باق است و از بين نرفته است.

بعد م‌فرمايند «و أما مقتض الملك و هو أجنب عن مورد العقد» ؛ اما خود مليت يك اقتضاي دارد، اقتضاي آن؛ تسليم و
تسلم است، اقتضاي آن اين است كه حالا كه اين مال، ملك مشترى شد، بايع اين مبيع را به مشترى تسليم كند. م‌فرمايد تسليم

و تسلّم، مقتضاى خود عقد نيست، مقتضاى ملك است. يعن اگر چيزى ملك انسان شد، انسان م‌تواند بيرد، بايد به ديرى

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


تسليم كنيم.

م‌فرمايند اشالش اين است که آيه م‌فرمايد به مقتضاى عقد عمل كنيد، مقتضاى عقد بيع؛ مليت است، شما كه الان مسأله
تسليم و تسلم را مطرح م‌كنيد، بخواهيد بوييد آيه م‌گويد به مقتضاى مقتضا عمل كنيد، در حال كه آيه دلالت بر لزوم عمل به

مقتضاى مقتضا ندارد، آيه م‌گويد به مقتضاى خود عقد عمل كنيد.

پس باز دقت بفرماييد؛ اشال محقق اصفهان(قده) اين است كه آيه م‌فرمايد به مقتضاى عقد عمل كنيد. مقتضاى عقد در بيع؛
«مليت» است، عمل به مليت، عمل به مقتضاى بيع است. يعن بوييم اين عقد مليت آورد حالا ملك اوست، آن را ابقاء

كنيم. اما اگر بخواهيم بوييم بعد از اين بايد به او تسليم كرد، اين تسليم، مقتضاى مقتضاست و آيه دلالت بر وجوب وفاى به
مقتضاى مقتضا ندارد. م‌فرمايد «و أما مقتض الملك و هو أجنب عن مورد العقد»؛ مقتضاى ملك، اجنب از مورد عقد است،
«و الوفاء هو العمل بمقتض العقد لا مقتضاء المقتضا» ، وفا؛ عمل به مقتضاى خود عقد است، نه عمل به مقتضاى مقتضاى

عقد. اين اشال مرحوم اصفهان(ره) است.

جواب امام(رض) از اشال محقق اصفهان(ره)

امام(رض) م‌فرمايند با اين بيان كه ما ذكر كرديم، دفع كلام محقق اصفهان(ره) روشن است. گويا م‌خواهند اينطور بيان
كنند كه شما يك «مقتضاى عقد» درست كرديد، يك «مقتضاى مقتضا» درست كرديد. اين روى دقت عقل است. عقل م‌گويد

وقت شما عقد خوانديد، مقتضاى عقد، مليت است. بعد دوباره م‌گويد عقد م‌گويد مقتضاى مليت؛ تسليم و تسلم است.

اينها تحليل عقل است. اما اگر به عرف مراجعه كنيم، عرف تسليم و تسلم و عدم استرجاع را از مقتضيات عرف خود عقد
م‌داند. عرف م‌گويد وقت عقد كردى، وفاى به عقد اين است كه جنس را به مشترى بده و مشترى هم پول را به بايع بدهد.

اين از مقتضيات عرف خود عقد است و لو با تحليل عقل، شما فرموديد اين مقتضاى مقتضا است. سپس مثال ذکر مکنند
که «فلو عقد البيع عل عشرة ارطال و لم يسلم‌ها خارجاً و لم يفسخ العقد لا يقال وفا بعقده» اگر بيع را بر ده رطل واقع كند، و

در خارج به او تسليم نند، و عقد را فسخ هم نند، نمگويند به عقدش وفا کرد. مفرمايد اين اشال مدفوع است.

اشال محقق ايروان و مرحوم مامقان(رحمهما اله) بر استدلال به اين آيه بر لزوم

اشال دير، توهم است كه در حاشيه مرحوم مامقان(ره) و حاشيه مرحوم ايروان(رض) بيان شده است. خلاصه اشال اين
است كه امر در «اوفُوا بِالْعقُودِ» ، از دو حال خارج نيست؛ «إما إرشاد ال حسنه و رجحانه عقلا و عقلائياً» ؛ يا ارشاد به اين

است كه وفاى به عقد، عقلا و عقلائيا حسن و خوب است و رجحان دارد. اگر رجحان باشد، كه بر مدعاى ما فايده‌اى ندارد،
وقت ارشاد به اين است كه وفاى به عقد، عند العقلاء رجحان دارد، فايده آي ندارد. «أو موعظة حسنة يثبت بها الاستحباب» ؛ يا
كارى به ارشاد عقلا ندارد، كارى به رجحان عقلائ ندارد، بله خداوند در مقام موعظه حسنه است؛ «يا ايها الَّذِين آمنُوا اوفُوا

»، مثل اينه در ميان خود عرف، وقت دو نفر با هم اختلاف م‌كنند، پيش يك عالم م‌آيند، عالم به آنها م‌گويد با هم بِالْعقُودِ
اصلاح كنيد. اين معنايش اين است كه اين كار، كار خوب است.

اين را هم اگر نوييم ارشاد به رجحان نزد عقلاست، بايد بوييم خودش يك رجحان و استحباب را م‌رساند. وفاى به عقد كردن
مستحب است. درنتيجه؛ نه طبق معناى اول و نه طبق احتمال دوم، اصلا آيه كارى به ما نحن فيه ندارد. طبق معناى اول؛ ارشاد
ال ما هو راجح عند العقلاست، يعن عقلا اين را م‌پسندند و رجحان م‌دهند، شما هم همين كار را انجام دهيد. اما طبق معناى

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


اول، دير وفاى به عقد، عنوان استحباب شرع ندارد.

» ، اين يك رجحان شرع دارد و رجحان طبق معناى دوم؛ كارى به عقلا نداريم، شارع م‌گويد «يا ايها الَّذِين آمنُوا اوفُوا بِالْعقُودِ
شرع، همان استحباب است. طبق احتمال اول؛ رجحان عقلاي است و رجحان عقلاي، استحباب ندارد. طبق معناى دوم؛

رجحان شرع است و رجحان شرع، استحباب است. در نتيجه آيه دلالت بر لزوم ندارد. اين اشال است كه اين دو بزرگوار
در حاشيه خود آورده‌اند. در آخر اشال مگويد «لا سيما مع اختصاص الخطاب بالمؤمنين و المسلمين» ، چون در آيه

فرموده «يا ايها الَّذِين آمنُوا»، خطاب اختصاص به مؤمنين دارد، در حال كه عقود، فقط بين مؤمنين نيست.

دقت كنيد؛ يك وقت خدا م‌فرمايد «يا ايها الَّذِين آمنُوا كتب علَيم الصيام» ، نماز، روزه، حج و امثال اينها مربوط به
مسلمانهاست و أصلا در غير مسلمانان معنا ندارد. اما معامله يك امرى است كه مربوط به همه است، مسلمان و غير مسلمان

ندارد، همه معامله انجام م‌دهند. پس معلوم م‌شود اينه در اينجا عنوان «آمنوا» را آورده و فرموده «يا ايها الَّذِين آمنُوا» ، يك
حم استحباب را بيان م‌كند، و الا از آنجا که عقود مربوط به همه عقلاى عالم است، خطاب به «آمنوا» معنا ندارد.

جواب امام(رض) بر اشال اين دو محقق(ره)

امام(رض) در جواب فرموده‌اند اولا ما در اصول خواندهايم که صيغه امر، ظهور در وجوب دارد و تا قرينه‌اى بر خلاف اين
ظهور نيايد، از آن دست بر نمداريم. «أوفوا» امر است، امر هم ظهور در وجوب دارد، حجت در وجوب است، از اين حجت

رفع يد نم‌كنيم، مر به يك حجت أقوا. بايد يك دليل داشته باشيم، بدون دليل نم‌توانيم بوييم «أوفوا» را حمل بر استحباب
كنيم. و مجرد اينه يك امرى نزد عقلا خوب است و رجحان دارد، قرينه نم‌شود كه امر را از وجوبش برگردانيم. شما به عقلا
مراجعه كنيد، عقلا م‌گويند كه صدق و راستوي خوب است، اما در شرع م‌بينيم كه كذب حرام است، کذب كه در مقابل

صدق است.

مجرد اينه يك چيزى حسن است، سبب نم‌شود كه صيغه امر را از ظهور در وجوب، منصرف كنيم. ثانياً شما مسلّم گرفتهايد
كه در نزد عقلاء، عمل به عقد رجحان دارد. چه كس اين را گفته است؟ به نظر ما در نزد عقلا، عمل به عقد، وفاى به عقد، لازم
است و تخلف از عقد را قبيح م‌دانند. شما دو بزرگوار يك مطلب را مسلم فرض كرديد و م‌گوييد «عند العقلا الوفاء بالعقد

راجح»، م‌گوييم اشتباه شما در همين است، بله بايد گفت «عند العقلا الوفاء بالعقد لازم و التخلف عن العقد قبيح». بوييد
اگر عند العقلا اين چنين است، پس عقودي مثل وكالت، شركت و مضاربه، و عقودى كه جايز هستند، اگر بخواهيم خيل دقيق

حرف بزنيم، بايد بوييم اينها اصلا معاهده و معاقده نيست، از سنخ معاقده و معاهده خارج است و الا نم‌توانيم بوييم وفاى به
هر عقدى واجب و تخلف از هر عقدى قبيح است.

آن وقت بوييم در اين چند مورد، تخلف کردن و انجام اين كار قبيح اشال ندارد. تخصيص در امر قبيح كه معنا ندارد. اگر
فعل قبيح است، در همه جا قبيح است. اگر تخلف از يك عقدى قبيح است، همه جا قبيح است. پس معلوم م‌شود اينجا كه

م‌گويند تخلف مانع ندارد، در موردى است كه واقعاً از سنخ معاهده و معاقده نيستند. بعد م‌فرمايند اما اينه گفتيد «يا ايها
الَّذِين آمنُوا» قرينه م‌شود بر اينه اينجا بحث رجحان مطرح است، م‌فرمايند اگر اين فراز از آيه، مشعر به وجوب نباشد،

دلالت بر ترجيح استحباب ندارد.

بيان کلام ايشان اين است که؛ عقلا خودشان به عقود وفا م‌كنند. شارع م‌گويد در شريعت من، شما مؤمنين بايد توجه بيشتر
داشته باشيد و از شما انتظار بيشتري است. لذا م‌فرمايد اينه اينجا بحث رجحان مطرح است، م‌فرمايند اگر اين فراز از آيه،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


مشعر به وجوب نباشد هم خودش مشعر به وجوب است. تا اينجا كلمات امام(رض) را عرض كرديم.

اکنون بايد ببينيم چرا روى اين تقريبات ثلاثه كه امام(ره) فرمودند، شبهه تمسك به عام در شبهه مصداقيه جريان ندارد؟ اين
مهمترين نته‌اى است كه بايد بيان شود.

و صل اله عل سیدنا محمد و آله اجمعین.


