
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » تقسیمات مقدمه واجب »

در تاریخ ۳۰ اسفند ۱۳۷۹

مقدمه واجب
جلسه 15 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نقد بر محقق عراق و مرحوم آخوند

عرض کرديم ي از اشالات مهم که بر مرحوم محقق عراق و مرحوم آخوند وارد است، اين است که لازمه فرمايش اين دو
بزرگوار، تحقق اضافه، بدون مضاف اليه است، در حاليه تحقق اضافه، نياز به تحقق طرفين دارد و بدون تحقق مضاف يا

مضاف اليه، امان تحقق نيست.

اينها مفرمايند در زمان که عقد فضول واقع مشودف اضافه هست. اين چه اضافهاي است که هنوز مضاف اليه آن، که
همان اجازه مال باشد، محقق نشده است. از آن طرف وقت هم که اجازه محقق مشود، مضاف از بين رفته و موجود نيست.

بنابراين اين اشال مهم وارد است که لازم مآيد تحقق اضافه، بدون طرف مضاف اليه يا مضاف.

پاسخ از اشال

بعض خواسته‌اند به اين اشال جواب دهند، گفته‌اند ما در توينيات داريم که اضافه، محقق است در حاليه طرف اضافه هنوز
محقق نشده است و براي آن به ايام مثال زده‌اند. امروز که روز چهارشنبه است، مقدم است بر فردا و فردا مؤخر از امروز

است. بين امروز و فردا، عنوان تقدم و تأخر که دو عنوان اضاف است وجود دارد، در حال که فردا هنوز نيامده است. فردا هم
که بيايد، امروز از بين رفته است. پس اضافه، محقق است در حال که طرف آن نيامده است.

نقد اول بر پاسخ اشال

ال دقيق و صحيحم، اشال سواش الش مخدوش است ولال مطرح شده است، که دو اشنسبت به اين جواب، سه اش
است.

اشال اول در کلمات ابن سينا آمده، ايشان گفتهاند اين که مگوييم امروز سابق و مقدم بر فردا است، از باب اين است که اين
ايام، در عقل انسان مجتمع است. يعن در عالم عقل، انسان امروز، فردا و پس فردا را به صورت مجتمعا ادراک مکند. پس

مضاف و مضاف اليه هر دو در عالم عقل موجود است. آناه حم مکند که امروز، مقدم بر فردا است، فردا مؤخر از امروز
است. اينها در عالم عقل اجتماع دارند. اينطور نيست که در عالم عقل نباشد. بنابراين اضافه را ابن سينا از همين راه حل کرده

است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/96
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پاسخ از اشال اول

اين اشال تام نيست، براي اينه ما صفت تقدم و تأخر را مربوط به يوم خارج قرار مدهيم. مگوييم اين قطعه از زمان که
در خارج است، مقدم است بر فردا، يعن بر قطعه ديري از زمان. لذا اين اشال ابن سينا، تام نيست.

نقد دوم بر پاسخ اشال

اشال دوم، بر مبناي حمت متعاليه، اشال کرده‌اند که زمان، ي وجود واحد است، منتها ما دو نوع وجود داريم؛ ي وجود
قار و ديري غير قار. زمان وجودي واحد است. ديروز، امروز و فردا و... همه ي وجود واحد است، اين تقطيع را ما انجام

مدهيم، اما خود زمان ي وجود واحدي است که بالذات در آن تصرم و تقض است. بنابراين اينونه نيست که دو وجود باشد
تا بوييم اين وجود مقدم بر آن وجود است.

پاسخ از اشال

دهيم و حقيقت اين جزء خارجتواند براي ما در اينجا قابل قبول باشد، چون بالاخره اين تقطيع را ما انجام مال هم نماين اش
از زمان، بر جزء بعدي مقدم است، جزء بعدي سابق بر جزء بعد از خودش است. اين که قابل انار نيست. و لو اينه بوييم
حقيقت و وجودش واحد است. اما بالاخره ي جزء موجود است، معدوم مشود و جزء دير موجود م‌شود. همينجا در

خارج، تقدم و تأخر معنا دارد.

نقد سوم بر پاسخ اشال

اشال سوم: (که در کلمات مرحوم امام(رضوان اله تعال عليه) آمده و بعدا هم هنام بيان نظريه ايشان عرض مکنيم)
مفرمايند در باب زمان، أجزاء زمان نسبت به يدير عنوان اضاف را ندارند. اشال از اينجا توليد شده که مگوييم روز سه

شنبه مقدم است بالاضافة به روز چهارشنبه، و روز چهارشنبه مؤخر است بالاضافه به روز سه شنبه. ايشان فرمودهاند بين اجزاء
زمان، عنوان اضافه در کار نيست، بله زمان ماهيت دارد که هر جزئ تقدم ذات بر جزء دير دارد. يعن اين جزء از زمان، ذاتاً

مقدم بر جزء دير است.

اينجا عنوان مقوله اضافه در کار نيست. در باب مقوله اضافه، مگوييم به اين شخص ذاتا پدر نم‌شود گفت. وقت داراي پسر
شد، ابوت و بنوت، متضايفين هستند از مقوله اضافه است. بين عنوان ابوت و بنوت عنوان اضافه است. آناه مگوييم ابوت،

بدون بنوت نمشود، نمشود کس که پسر ندارد، داراي عنوان بنوت باشد. اما اين مطلب در اجزاء زمان جريان ندارد، در
اجزاء زمان هر جزئ بدون اضافه به جزء دير تقدم ذات دارد و جزء دير تأخر ذات دارد. بنابراين زمان که اين تقدم و تأخر

ذات شد، دير عنوان مقوله اضافه را ندارد که بوييم در مقوله اضافه، بايد طرفين اضافه که مضاف و مضاف اليه است محقق
شود.

اين جواب امام روي اين مبنا است که ما اجزاء زمان را وجودات متعدده بدانيم. لذا اگر گفتيم وجود واحده، همان جواب دوم
مشود که از حمت متعاليه است. اضافه و متضایفين جاي است که دو طرف موجود باشد. اجزاء زمان، تقدم ذات دارد، اين

را تصريح کردهاند که عنوان متقدم و متأخر، دو عنوان اضاف است.
پس اين اشال، قابل جواب نيست، که مرحوم عراق و مرحوم آخوند خراسان ي اضافهاي را قائل شدهاند بدون اينه مضاف

اليه محقق باشد. منته آخوند فقط در شرط مأمور به اين حرف را زدهاند، مگويند آن غسل ليل عنوان شرط را ندارد. اضافه
صوم به آن شرطيت دارد و اين شرطيت، مقارن است. مرحوم عراق همين اضافه را، در شرط مأموربه، شرط وضع و در شرط



تليف جاري کرده، مگويند تمام شرايط، عنوان اضافه را دارند.
ديروز عرض کرديم طبق نظر مرحوم عراق، شرايط متقدم هم عنوان شرط را ندارد، بله «اضافه به آن» عنوان شرط را دارد.

آناه اين اشال مهم وارد مشود که نمتوانيم اضافهاي داشته باشيم در حال که هنوز طرف اضافه نيامده.
ايشان مفرمايند اگر بخواهيم روي اوصاف اين دو جزء زمان بياييم، بوييم سه شنبه متصف است به عنوان متقدم بر يوم

چهارشنبه، چهارشنبه متأخر است. بين اين دو عنوان، تضايف است. يعن بين عنوان متقدم و متأخر، تضايف است، اما آن واقع
سه شنبه متوقف بر اين نيست که واقع چهارشنبه بيايد. واقع سه شنبه تقدم ذات دارد. بذاته و واقعا بر روز چهارشنبه تقدم دارد.

پاسخ مرحوم امام در حل اشال شرط متأخر

دو جواب دير در حل اشال شرط متأخر باق مانده، که ي جواب مرحوم امام و جواب دير، جواب است که إنشاءاله آن
را اختيار مکنيم و اين بحث به اميد خدا تمام مشود. اين فرمايش مرحوم امام در کتاب مناهج الوصول، جلد 1، صفحه 341

، و نيز در کتاب معتمد الاصول، صفحه 30،  و نيز در تنقيح الاصول، جلد 1، صفحه 20 مطرح شده است. مرحوم امام بين
شرط تليف از ي طرف، و شرط وضع و مأموربه از طرف دير فرق گذاشتهاند.

مرحوم آخوند ي راه را براي شرط تليف و وضع بيان کرد و راه ديري را براي شرط مأموربه، اما مرحوم امام ي راه را
براي شرط تليف ذکر کردهاند و راه ديري را براي شرط وضع و شرط مأمور به. در شرط تليف، همان نظريه مرحوم آخوند در

شرط تليف را پذيرفتهاند. مثلا مولا امر مکند به انجام عمل در سه روز آينده، و مگوييم قدرت از شرايط تليف است. اين
قدرت که از شرايط تليف است، اگر قدرت در زمان امتثال را ملاک قرار دهيم مشود شرط متأخر.

ايشان مفرمايند قدرت در زمان امتثال که سه روز آينده است، شرطيت ندارد، بله علم مولا به «کون العبد قادرا»، اينه مولا
عالم است که عبد در زمان امتثال قادر است، اين علم مولا، شرط است براي اينه مولا اين تليف را جعل کند. پس در شرط

تليف، مسأله وجود علم شرط در نزد مولا دخالت دارد، «و هذا شرط مقارن»، پس تمام شرايط تليف، عنوان شرط مقارن را
دارد.

بعد سراغ شرط وضع و شرط مأمور به مآيند، شرط وضع مثل اجازه که شرطيت براي صحت عقد دارد، و مأموربه هم مانند
غسل ليل که شرط براي صحت صوم زن مستحاضه است. ابتدا در اينجا مقدمهاي را بيان کردهاند و اجمال آن همين بود که

بيان کرديم.
شود را بررسکه در ظرف زمان واقع م و بعد زمانيات و آن حادث فرمايند ابتدا زمان و اجزاء زمان را بررسمرحوم امام م
مکنيم. در باب زمان مفرمايند: زمان چون ي حقيقت متجدده دارد و هر جزئ از بين مرود، وجود جديدي متولد مشود،
چون حقيقت متصرم دارد و در آن انقتضاء و تقض وجود دارد، تقدم هر جزئ بر جزء دير تقدم ذات است. يعن اين لحظه از
زمان، ذاتا بر آنِ دير از زمان تقدم دارد و بين اين دو، مقوله اضاف نيست. اين جزء از زمان را «الف» مناميم و جزء دير را
«ب». مگوييم «الف» متقدم و «ب» متأخر، اين دو عنوان اضاف هستند. اما لازم نيست اگر دو عنوان اضاف شود، معنون

هم از مقوله اضافه باشد.
در منطق مگوييم «تقابل» بر چهار قسم است: «تناقض»، «تضاد»، «تضايف» و «تخالف» است. ي از اقسام تقابل را

«تضايف» مشماريم. در حاليه بين عنوان متقابلين، اضافه است. اگر گفتيم دو شء داراي عنوان متقابلين هستند، همين
عنوانها مشود اضاف. نمشود متقابل باشد بدون اينه مقابل داشته باشد. پس مقسم که تقابل است، اگر از واقع، قطع نظر

کنيم و نظر را متوجه خود عنوان قرار دهيم، عنوان متقابلين، دو عنوان اضاف است.
بله بالاتر، در متضادين نيز چنين است. زمان مگوييم بين سياه و سفيدي، تضاد است. اما با قطع نظر از واقع، عنوان

متضادين از مقوله اضافه است. يعن نمشود گفت اين ضد است، بدون اينه ي مقابل و ضد ديري داشته باشد.

در باب علت و معلول، در فلسفه در باب حمت متعاليه گفته شده، نمشود گفت ي چيز علت است اما معلول ندارد. عنوان
عليت و معلوليت دو عنوان است که بين آنها تضايف است. اما واقع علت و معلول که بينشان تضايف نيست. بين خداوند که



علت حقيق همه ممنات است، اضافه بين خدا و بين موجودات اضافه مقوليه که اصلا نيست. حالا اضافه ديري درست
کردهاند به نام اضافه إشراقيه. ول آن چيزي که دنبال آن هستيم اضافه مقوليه است. يعن دو چيز و دو وجود که بين آنها

اضافهاي باشد، اين اضافه بين طرفين بايد اين دو عنوان باشد. پس بين عنوان علّيت و معلوليت، تضايف است، در حال که بين
واقع علت و معلول، تضايف نيست.

گفتهاند در باب زمان نيز همينطور است. اگر بخواهيم اين زمان را متصف به عنوان تقدم کنيم. بين عنوان متقدم و متأخر
تضايف است. يعن اينطور نيست که وجود اين جزء، متوقف بر جزء بعد باشد. واقع و ذات اين جزء بر ديري تقدم دارد. پس

تقدم، ذات است و در تقدم و تأخر ذات، چون آمديم روي معنون و واقع، بين واقع اجزاء زمان، مقوله اضافه نيست، اما بين
عناوين، اضافه است.

بعد از بحث در مورد «زمان»، سراغ حوادث که در زمان واقع مشود م‌روند.  مثلا عقدي که در اين زمان واقع م‌شود يا
اجازه مال که مثلا دو روز دير واقع مشود، که ما از آن تعبير به زمان مکنيم، مفرمايد اين حوادث واقعه در زمان، به تبع

زمان، تقدم ذات دارند. يعن بين اين عقد و بين اجازه، مقوله اضافه نيست. خود اين عقد، تقدم ذات تبع دارد، يعن به تبع
زمان. زمان خودش تقدم واقع ذات دارد، اما زمان مثل اين عقد، ي تقدم واقع دارد، اما تقدم واقع تبع، يعن به تبع زمان.

اين دو مطلب را بعنوان مقدمه بيان مکنند. مفرمايند طبق اين بيان، تمام اين مواردي که عنوان شرط متأخر را دارد، عنوان
شرط مقارن را پيدا مکند. به چه بيان؟

مفرمايند اين عقد که تقدم واقع تبع دارد، کدام عقد موضوع صحت(که حم از احام وضعيه است) واقع شده؟ شارع که
مخواسته حم به صحت کند، صحت؟(اين توضيح وضع را روي کدام موضوع آورده داستان است که من عرض مکنم).

ي احتمال اين است که بوييم شارع، حم را روي مطلق العقد آورده است. مفرمايند خير، مطلق عقد، موضوع براي صحت
واقع نشده است.

احتمال دوم بوييم عقدي که موضوع براي صحت واقع شده، آن عقدي است که اين تقدم تبع را دارد، اما کاري با حوادث
تبع نداريم. عقدي که واقع شود و عل جميع حوادث تقدم واقع دارد. مفرمايند اين هم نيست، مولا حم صحت را روي اين

هم نياورده است.
پس موضوع براي صحت چيست؟ موضوع براي صحت، «العقد المتقدم عل الحادث الخاص» است. عقدي که بر ي حادث

خاص، تقدم واقع تبع دارد.
حادث خاص چيست؟ حادث خاص؛ اجازه مال است. موضوع براي صحت، «العقد المتقدم بالتقدم الواقع لا بالتقدم

الاضاف»؛ عقدي که تقدم واقع، منتها واقع تبع دارد، و اين تقدم واقعاش عل الحادث الخاص است.
بعد مفرمايد اگر بعدا اجازه در ظرف خودش بيايد، آن اجازه، کشف از اين مکند که اين عقد، تقدم واقع بر آن حادث خاص

که گفتيم عقد، تقدم بر عل در آن فرض دوم گردد، يعن‌م بر مدارد. اگر در موطن خودش اجازه نيايد، به همان فرض دو
جميع الحوادث دارد.

مرحوم امام م‌فرمايند موضوع صحت(که حم وضع است)، مطلق عقد نيست، عقدي که تقدم واقع مطلقاً بر ساير حوادث
الحادث الخاص» است، و اين الآن مقارن است. بعدا وقت عل داشته باشد نيست، موضوع؛ «العقد المتقدم بالتقدم الواقع

اجازه در موطن و ظرف خودش مآيد، کشف از وجود تقدم واقع بر آن حادث پيدا مکند، و اين مشود شرط مقارن و دير
عنوان شرط متأخر را ندارد.

در آخر مفرمايند ما مدانيم اين مطلب را که بيان کرديم، برخلاف ظواهر ادله شرايط است، اما چه کنيم براي اينه آن قاعده
عقليه انخرام پيدا نند، راه جز اين نداريم.



اشالات استاد محترم بر فرمايش مرحوم امام

نسبت به اين بيان مرحوم امام با تمام دقت و لطافت که در آن است، چند نته به عنوان حاشيه به ذهن مرسد.

اشال اول: ما مخواهيم تليف شرايط را در باب احام و موضوعات احام که تمام اينها عنوان عرف و عقلاي دارد را
معلوم کنيم. اين بيان شما ي بيان دقيق فلسف است و ارتباط با آن عمليات که عقلا در باب احام و موضوعات احام

دارند ندارد.
اشال دوم: ما نفهميديم چرا اين بيان را در شرط تليف نياوردهاند. يعن بين امام و مرحوم آخوند خراسان اين فرق هست.
مرحوم آخوند شرط تليف و وضع را ي طرف قرار داد، شرط مأمور به را طرف دير. اما ايشان بين شرط تليف و شرط

وضع جداي انداختهاند. در حال که همين بيان که براي شرط وضع دارند، همين بيان در شرط تليف جريان دارد.
آيا تليف، عنوان حادث زمان نيست؟ تليف ي کار مولا است، آن هم «حادث زمان»، عين همين بيان که شما در باب وضع

فرمودهايد، در باب تليف جريان دارد و بالعس، همان بيان که در شرط تليف بيان فرموديد، همان بيان را متوانيم در شرط
وضع جاري کنيم. پس اشال دوم اين شد که ما نتوانستيم از کلمات شما ي فرق اساس بين اينها در بياوريم.

کند که عقد، تقدم واقعاجازه در موطن خود محقق شود اين کشف از اين م فرماييد وقتم: شما در فرمايشتان مال سواش
عل الحادث الخاص دارد. طبق آن مقدمهاي که بيان فرموديد، تقدم، اگر تقدم ذات شد، تقدم ذات بر همه حوادث تقدم دارد، از
جمله اجازه. شما نمتوانيد بوييد موضوع، از ي طرف عقدي است که تقدم ذات دارد و از طرف دير عل الحادث الخاص

را به آن ضميمه کنيد. تقدم ذات يعن تقدم بر جميع حوادث، که ي هم همين حادث خاص است.
بعبارة أخري؛ وقت اجازه آمد، از ايشان سوال مکنيم، آيا باز عقد، تقدم بر حادث خاص دارد؟ خير، وقت اجازه آمد باز عقد

تقدم واقع عل الجميع الحوادث دارد.
اشال چهارم: ايشان در آخر بيانشان مفرمايند شايد صاحب فصول هم که گفته، آنچه که شرطيت دارد؛ تحقق است، مرادش

همين نظر ما باشد. عرض م‌کنيم ايشان بين واقع تحقق و مفهوم تحقق فرق گذاشتهاند، در حاليه تحقق، فقط ي عنوان
مفهوم است، تحقق فقط ي عنوان اضاف است و عنوان واقع ندارد.

به نظر مرسد که اين اشالات بر مرحوم امام وارد باشد. هر چند همين ها را ما از خود اينها ياد گرفتهايم، نه اينه حتما بوييم
اشالات مسلم است، اين چيزهاي است که به ذهن مرسد و فاصله بين ما و ي مرد بزرگ اصول مثل امام(ره)، فاصله بين
قطره و درياست، واقعا هم اينطور است نه اينه بخواهيم مبالغه کنيم. عظمت اصول امام خيل بالاست. با مبان امام که کمکم

آشنا شويد، به اين نظر مرسيد. اما روي اين نات هم که عرض کرديم دقت کنيد. آخرين راه، براي حل مشل شرط متأخر
راه است که إن شاء اله عرض خواهيم کرد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


